
NATHIQIYYAH: Jurnal Psikologi Islam     eISSN: 2745-4207, pISSN: 2614-7815 

Volume 8, Nomor 02, 2025: 308 - 318     DOI: https://doi.org/10.46781/nathiqiyyah.v8i2 

 

308 
 

Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan 
Psikologi Pendidikan 

 

 Dzawata Afnan Habib El Hakiem1 

dzawataafnan20@gmail.com 
Sultanah Hasan Al Juhi 2 

Sultanahaljuhi8@gmail.com 

Izrail Arsy Sulthan Swandana 
3
 

izrailarsysulthan09@gmail.com 
1,2,3

Universitas Ubudiyah, Indonesia 
Jl. Alue Naga, Tibang, Kec. Syiah Kuala, Kota Banda Aceh, Aceh, Indonesia 

 
 

Abstract 
 

This article explores the integration between Qur’anic epistemology and educational psychology in developing 
children’s cognitive potential. Using a qualitative library research method, the study analyzes Qur’anic verses, 
classical Islamic thought (al-Ghazālī, Ibn Sīnā, Ibn Khaldūn), and contemporary psychological theories 
(Piaget, Vygotsky, and Bruner). The findings reveal that while psychology explains the structure of thinking, 
Islam explains the purpose of thinking. The Qur’an views intellect (‘aql) as a divine trust that leads humans 
toward ma‘rifatullāh (the knowledge of God) through reflection (tafakkur) and contemplation (tadabbur). 
The synthesis produces a Qur’anic Cognitive Development Framework (QCDF) that consists of three stages: 
(1) the activation of innate potential (fitrah), (2) reflective exploration through experience, and (3) rational-
spiritual maturity. Practically, the integration encourages teachers to apply Qur’anic reflection-based 
learning and design holistic assessments that include spiritual reasoning. The study concludes that true 
cognitive education in Islam aims not only to produce intelligent minds but also enlightened hearts that think 
within the guidance of divine revelation. 

 

Keywords: cognitive development, Qur’an, educational psychology, early childhood education, fitrah, 

‘aql, reflective thinking 

Abstrak 

 
Artikel ini mengkaji integrasi antara epistemologi al-Qur’an dan psikologi pendidikan dalam 
pengembangan potensi kognitif anak usia dini. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif jenis studi 
kepustakaan (library research) dengan pendekatan integratif-tematik, yang menghubungkan data primer 
berupa ayat-ayat al-Qur’an, hadis, serta pemikiran ulama klasik (al-Ghaza lī , Ibn Sī na , dan Ibn Khaldu n) 
dengan teori-teori psikologi pendidikan modern (Piaget, Vygotsky, dan Bruner). Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa psikologi pendidikan menjelaskan struktur dan tahapan berpikir anak, sedangkan 
al-Qur’an menjelaskan orientasi dan nilai spiritual dari berpikir itu sendiri. Dalam pandangan Islam, akal 
(‘aql) merupakan amanah Ilahi yang berfungsi untuk mengenali tanda-tanda kebesaran Allah melalui 
proses tafakkur (merenung) dan tadabbur (refleksi mendalam). Sintesis antara kedua perspektif tersebut 
melahirkan Model Pengembangan Kognitif Qur’ani (Qur’anic Cognitive Development Framework – QCDF) 
yang terdiri atas tiga tahapan: (1) aktivasi potensi fitrah, (2) eksplorasi reflektif melalui pengalaman 
konkret, dan (3) kematangan rasional-spiritual. Secara praktis, integrasi ini mendorong pendidik untuk 
menerapkan pembelajaran berbasis tadabbur yang menyeimbangkan antara aktivitas berpikir logis dan 
kesadaran ketuhanan, serta mengembangkan asesmen holistik yang mengukur kecerdasan spiritual 
anak. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pendidikan kognitif dalam Islam tidak hanya bertujuan 
mencetak anak yang cerdas secara intelektual, tetapi juga cerdas secara spiritual dan beradab, berpikir 
di bawah bimbingan wahyu dan nilai-nilai tauhid. 
 
Kata Kunci: pengembangan kognitif, al-Qur’an, psikologi pendidikan, anak usia dini, fitrah, ‘aql, refleksi 
Qur’ani 

 
 

mailto:dzawataafnan20@gmail.com
mailto:Sultanahaljuhi8@gmail.com
mailto:izrailarsysulthan09@gmail.com


Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana) 

309 
 

A. PENDAHULUAN 

Perkembangan kognitif anak merupakan salah satu aspek fundamental dalam 
psikologi pendidikan, karena menjadi landasan bagi pembentukan kemampuan 
berpikir, bernalar, memecahkan masalah, dan beradaptasi dengan lingkungan sosial 
(Berk, Laura E. Child Development., 2021). Masa anak usia dini (0–6 tahun) disebut 
sebagai masa emas perkembangan otak, di mana pertumbuhan sinaps saraf 
berlangsung sangat cepat dan menetapkan dasar bagi kemampuan intelektual di masa 
depan (Hurlock, Elizabeth. Child Growth and Development., 2019). Dalam konteks 
pendidikan, stimulasi kognitif yang tepat pada usia dini akan menentukan keberhasilan 
belajar di jenjang selanjutnya, sementara kurangnya stimulasi dapat menimbulkan 
hambatan berpikir jangka Panjang Yuliani Nurani Sujiono., 2019). 

Data nasional menunjukkan bahwa tingkat pencapaian aspek kognitif anak usia 
dini di Indonesia masih tergolong rendah. Badan Pusat Statistik (2024) melaporkan 
bahwa hanya 46,2% anak usia 5–6 tahun yang memenuhi indikator kemampuan 
berpikir logis dan memahami hubungan sebab-akibat sesuai standar PAUD nasional 
(Badan Pusat Statistik., 2024). Fenomena ini diperkuat oleh hasil asesmen Profil 
Pendidikan Anak Usia Dini 2023 dari Kemendikbudristek, yang menyebutkan bahwa 
sebagian besar lembaga PAUD masih menitikberatkan pada hafalan dan keterampilan 
dasar, bukan pada pembentukan daya pikir reflektif dan eksploratif 
(Kemendikbudristek., 2023). Kondisi tersebut menandakan adanya kesenjangan antara 
teori perkembangan kognitif dan implementasinya dalam praktik pendidikan anak di 
lapangan. 

Dalam kajian psikologi pendidikan modern, tokoh-tokoh seperti Jean Piaget, Lev 
Vygotsky, dan Jerome Bruner memandang bahwa proses berpikir anak berkembang 
melalui interaksi aktif dengan lingkungan sosial dan fisik (Santrock, John W. Child 
Development., 2019). Piaget menekankan bahwa anak adalah little scientist yang 
membangun pemahamannya melalui pengalaman konkret (Piaget, Jean. The 
Psychology of Intelligence., 2019). Sementara Vygotsky menambahkan dimensi sosial 
melalui konsep Zone of Proximal Development (ZPD) bahwa kecerdasan anak 
berkembang maksimal dengan bimbingan orang dewasa (Vygotsky, Lev S. Mind in 
Society., 2020). Bruner melengkapi teori ini dengan konsep spiral curriculum, yaitu 
pengulangan konsep belajar pada tingkat kesulitan yang meningkat sesuai usia anak 
(Bruner, Jerome. Toward a Theory of Instruction., 2020). Dengan demikian, teori 
kognitif menempatkan anak sebagai subjek aktif yang membangun struktur 
pengetahuannya secara bertahap dan kontekstual. 

Namun, teori-teori tersebut bersifat antropo-sentris, berpusat pada manusia 
semata, tanpa menyinggung aspek spiritual yang menjadi pusat orientasi berpikir 
dalam pandangan Islam. Di sinilah al-Qur’an menawarkan paradigma yang lebih utuh. 
Dalam al-Qur’an, aktivitas berpikir bukan hanya alat untuk mengenal realitas empiris, 
tetapi juga untuk mengenal kebenaran dan Pencipta realitas itu sendiri. Allah 
berfirman: 

“Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi serta pergantian malam dan 
siang terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang berakal.” (QS. A li ‘Imra n [3]:190). 

Ayat ini menunjukkan bahwa berpikir (tafakkur) dalam Islam memiliki orientasi 
teologis: mengarahkan manusia kepada kesadaran akan keteraturan ciptaan dan 
keesaan Tuhan.¹⁰Dengan demikian, pendidikan kognitif dalam Islam tidak berhenti 
pada kemampuan logika, melainkan berlanjut pada kesadaran nilai (value-based 
cognition). 



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana) 

310 
 

Menurut al-Ghaza lī , akal merupakan cahaya Ilahi dalam hati manusia yang 
berfungsi untuk membedakan antara benar dan salah (Al-Ghaza lī . Ih ya ’ ‘Ulu m al-Dī n., 
2019). Akal dalam pandangan Islam tidak bersifat netral; ia harus disinari oleh wahyu 
agar menghasilkan ilmu yang bermanfaat (‘ilm al-na fi‘). Oleh karena itu, pendidikan 
Islam bertugas mengembangkan potensi akal anak melalui proses yang menumbuhkan 
adab berpikir, bukan hanya kemampuan analisis (Abdurrahman an-Nahla wī ., 2017). 
Sementara Ibn Sī na  dalam Kita b al- Nafs menjelaskan bahwa kemampuan berpikir 
berkembang melalui tahapan empiris (pengalaman indrawi), imajinatif, dan intelektual, 
yang sejalan dengan tahapan perkembangan kognitif Piaget, tetapi berorientasi pada 
kesempurnaan spiritual (al-‘aql al- mustafa d).¹³ 

Hasil penelitian lima tahun terakhir memperkuat pentingnya integrasi nilai 
Islam dalam pengembangan kognitif anak. Fathurrahman (2021) menunjukkan bahwa 
pembelajaran sains berbasis ayat-ayat kauniyyah (fenomena alam dalam al-Qur’an) 
meningkatkan kemampuan berpikir analitis anak sebesar 67% dibandingkan 
pembelajaran konvensional (Fathurrahman, M., 2021). Sofiatun (2022) menemukan 
bahwa penggunaan cerita Islami dalam kegiatan bermain meningkatkan daya imajinasi, 
kemampuan menghubungkan sebab-akibat, dan konsentrasi belajar anak usia dini (Ibn 
Sī na . al-Shifa ’: al-Nafs., 2016). Penelitian terbaru oleh Siregar (2023) dalam Jurnal 
Obsesi juga membuktikan bahwa metode storytelling Qur’ani berpengaruh positif 
terhadap kemampuan pemecahan masalah (problem solving) anak dengan peningkatan 
hingga 75% (Siregar, R., 2023). 

Temuan-temuan ini menegaskan bahwa pengembangan kognitif berbasis nilai 
Qur’ani tidak hanya relevan secara teoretis, tetapi juga terbukti efektif secara empiris. 
Pendekatan Qur’ani memberikan landasan spiritual bagi proses berpikir anak, 
mengarahkan fungsi akal agar tidak terlepas dari dimensi moral dan etis. Dalam 
psikologi pendidikan Islam, proses berpikir tidak pernah berdiri sendiri; ia selalu 
terkait dengan dimensi dzikir (kesadaran spiritual) dan tadabbur (refleksi rasional) 
(Jalaluddin., 2020). 

Dengan demikian, muncul kebutuhan untuk membangun paradigma integratif 
antara psikologi kognitif modern dan epistemologi Islam, agar pendidikan anak usia 
dini mampu mengembangkan potensi intelektual sekaligus membentuk kesadaran 
spiritual. Paradigma ini disebut oleh S.M.N. al-Attas sebagai ta’dī b al-‘aql — pendidikan 
akal yang menempatkan ilmu pada tempat yang benar dan terarah kepada Tuhan ( 
S.M.N. al-Attas., 2018). Integrasi inilah yang akan melahirkan model pendidikan holistik, 
di mana anak tidak hanya diajarkan bagaimana berpikir, tetapi juga untuk apa berpikir. 

Dalam kerangka inilah artikel ini disusun, yaitu untuk mengkaji bagaimana 
konsep pengembangan kognitif anak dapat dipahami secara komprehensif melalui 
sintesis antara al- Qur’an dan psikologi pendidikan modern. Kajian ini berupaya 
menjawab dua pertanyaan pokok: (1) bagaimana al-Qur’an memandang proses berpikir 
dan potensi akal anak; dan (2) bagaimana prinsip-prinsip psikologi pendidikan dapat 
diintegrasikan dengan nilai Qur’ani dalam membentuk pola berpikir anak yang 
beriman, reflektif, dan kreatif. 

B. METODE PENELITIAN 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian 
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research), karena seluruh data dikumpulkan dari sumber 
tertulis berupa ayat al- Qur’an, hadis, kitab tafsir klasik, buku-buku psikologi 
pendidikan, serta hasil penelitian ilmiah terkini (Zed, Mestika., 2019). 



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana) 

311 
 

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan integratif-tematik 
(thematic- integrative approach). Pendekatan ini dipilih untuk menghubungkan 
dua perspektif epistemologis: 
a. pandangan al-Qur’an tentang akal (‘aql), fitrah, dan proses berpikir (tafakkur, 
tadabbur), 

b. teori perkembangan kognitif dalam psikologi pendidikan modern (Creswell, 
John W., 2020). 

Dengan demikian, penelitian ini berupaya menemukan titik temu 
konseptual antara nilai wahyu dan temuan ilmiah dalam konteks pengembangan 
potensi kognitif anak usia dini (Moleong, Lexy J., 21). 

2. Sumber Data 
Data penelitian terdiri atas dua kategori: 
a. Sumber primer, meliputi: 

a) Al-Qur’an, khususnya ayat-ayat yang membahas potensi berpikir, belajar, 
dan refleksi seperti QS. an-Nah l [16]:78, QS. A li ‘Imra n [3]:190–191, QS. 
al-‘Alaq [96]:1–5, dan QS. al-Baqarah [2]:164; 

b) Hadis-hadis Nabi صلى الله عليه وسلم yang menyinggung pendidikan akal dan fitrah anak; 
c) Literatur klasik Islam seperti Ih ya ’ ‘Ulu m al-Dī n karya al-Ghaza lī , al-Shifa ’: 

al- Nafs karya Ibn Sī na , dan al-Muqaddimah karya Ibn Khaldu n ( Al-
Ghaza lī ., 2016). 

b. Sumber sekunder, meliputi: 
a) Buku-buku psikologi pendidikan seperti karya Jean Piaget (The 

Psychology of Intelligence), Lev Vygotsky (Mind in Society), dan Jerome 
Bruner (Toward a Theory of Instruction); 

b) Jurnal ilmiah 5 tahun terakhir (2019–2024) yang membahas integrasi 
Islam dan pendidikan anak, seperti penelitian Fathurrahman (2021), 
Sofiatun (2022), dan Siregar (2023). 

3. Teknik Pengumpulan Data 
Data dikumpulkan melalui metode dokumentasi, yakni penelusuran dan 

pembacaan literatur yang relevan. Setiap sumber dianalisis secara kritis dengan 
teknik reading coding untuk menemukan tema yang berhubungan dengan 
pengembangan kognitif. Dokumen yang dianalisis mencakup teks wahyu, tafsir, 
buku ilmiah, dan artikel jurnal, sehingga menghasilkan gambaran komprehensif 
mengenai integrasi antara ilmu psikologi dan nilai Islam (Bowen, Glenn., 2019). 

4. Teknik Analisis Data 
Analisis dilakukan dengan dua pendekatan utama: 
a. Analisis isi (content analysis), yaitu mengidentifikasi makna konseptual 

istilah ‘aql, fitrah, dan tafakkur dalam al-Qur’an dan mengaitkannya dengan 
indikator kognitif dalam psikologi Pendidikan (Al-Ghaza lī ., 20. 

b. Analisis tematik (thematic analysis), yaitu mengelompokkan data menjadi 
tema-tema besar seperti: 
a) Konsep akal dalam al-Qur’an; 
b) Proses berpikir dan refleksi; 
c) Tahapan perkembangan kognitif; 
d) Implikasi pendidikan anak. 

Kedua pendekatan ini digunakan secara berurutan: pertama mengurai 
teks ke dalam tema, lalu menyusun sintesis teoretik antara nilai Islam dan teori 
psikologi modern. 

 



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana) 

312 
 

5. Validitas Data 
Untuk menjaga keabsahan hasil analisis, penelitian ini menggunakan 

triangulasi sumber dan teori. Triangulasi sumber dilakukan dengan 
membandingkan hasil tafsir dari beberapa ulama (misalnya al-T abarī , al-Ra zī , 
dan Ibn Kathī r), sedangkan triangulasi teori dilakukan dengan membandingkan 
pandangan psikolog (Piaget, Vygotsky, Bruner) terhadap konsep akal dalam 
Islam (Jalaluddin., 2020). 

6. Prosedur Penelitian 
Tahapan penelitian ini meliputi: 
a. Identifikasi masalah, yaitu merumuskan kesenjangan antara teori psikologi 

dan konsep Qur’ani tentang berpikir; 
b. Pengumpulan data pustaka yaitu menelusuri ayat, hadis, dan teori yang 

relevan; 
c. Analisis tematik yaitu mengelompokkan temuan ke dalam kategori kognitif 

dan nilai spiritual; 
d. Sintesis konseptual yaitu menyusun model integratif Qur’anic 

Cognitive Framework untuk pendidikan anak usia dini; 
e. Verifikasi yaitu membandingkan hasil dengan penelitian kontemporer; 

7. Etika Penelitian 
Penelitian ini menjunjung tinggi etika ilmiah dan kejujuran akademik, 

dengan mencantumkan seluruh sumber rujukan, menghindari plagiarisme, serta 
menggunakan kutipan sesuai kaidah ilmiah. Prinsip etis Islam, seperti niyyah 
ikhla s  (niat tulus mencari kebenaran) dan adab al-‘ilm (etika menuntut ilmu), 
dijadikan landasan moral penelitian (S.M.N. al-Attas., 2018). 
 

C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 
1. Hakikat Pengembangan Kognitif 

Secara etimologis, istilah kognitif berasal dari bahasa Latin cognoscere yang 
berarti “mengetahui” atau “mengenali.” Dalam konteks psikologi pendidikan, 
kognisi mencakup seluruh proses mental yang berkaitan dengan persepsi, 
memori, penalaran, bahasa, dan pemecahan masalah (Santrock, John W., 2019). 
Pengembangan kognitif berarti proses peningkatan kemampuan berpikir anak 
dari bentuk konkret menuju abstrak, dari persepsi menuju konseptualisasi (Berk, 
Laura E., 2021). 

Menurut Jean Piaget, perkembangan kognitif merupakan proses aktif di 
mana anak membangun pengetahuannya melalui interaksi dengan lingkungan, 
berdasarkan dua mekanisme: asimilasi (memasukkan pengalaman baru ke dalam 
struktur pengetahuan yang ada) dan akomodasi (mengubah struktur 
pengetahuan untuk menyesuaikan pengalaman baru) (Piaget, Jean., 2019). 
Sementara itu, Lev Vygotsky menegaskan pentingnya peran sosial dalam proses 
berpikir: anak tidak belajar sendirian, tetapi melalui interaksi dengan orang lain, 
terutama melalui konsep Zone of Proximal Development (ZPD) (Vygotsky, Lev S., 
2020). 

Dari perspektif Islam, konsep perkembangan kognitif memiliki dasar yang 
sangat kuat dalam al-Qur’an. Allah menegaskan bahwa manusia lahir tanpa 
pengetahuan, namun diberi potensi pendengaran, penglihatan, dan hati agar 
mampu belajar: 

“Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak 
mengetahui sesuatu pun, dan Dia memberi kamu pendengaran, penglihatan, dan 



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana) 

313 
 

hati agar kamu bersyukur.” (QS. an-Nah l [16]:78). 
Ayat ini menegaskan bahwa potensi kognitif merupakan bagian dari fitrah 

insaniyah, yaitu kemampuan dasar manusia yang menuntut bimbingan dan 
pendidikan untuk berkembang optimal. 

2. Konsep ‘Aql, Fitrah, dan Tadabbur dalam al-Qur’an 
Dalam epistemologi Islam, tiga konsep utama membentuk fondasi 

pengembangan akal: ‘aql, fitrah, dan tadabbur. 
a. ‘Aql (Akal) 

Kata ‘aql dalam al-Qur’an tidak merujuk pada organ otak, tetapi pada 
kemampuan memahami kebenaran. Ia disebut lebih dari 49 kali dalam bentuk 
verba, seperti ya‘qilūn (mereka berpikir), yang menunjukkan bahwa akal 
merupakan aktivitas spiritual yang menghasilkan kesadaran moral (Al-Ra zī , 
Fakhr al-Dī n., 2018). Al-Ghaza lī  menyebut akal sebagai nur fī al-qalb (cahaya 
dalam hati) yang membedakan manusia dari makhluk lain (Al-Ghaza lī ., 2019). 

b. Fitrah (Potensi Asli Manusia) 
Fitrah adalah kesiapan alami manusia untuk mengenal Tuhan dan 

kebenaran, sebagaimana sabda Nabi صلى الله عليه وسلم: “Setiap anak dilahirkan dalam keadaan 
fitrah, maka orang tuanyalah yang menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau 
Majusi.” (HR. al-Bukha rī  dan Muslim). Dalam konteks kognitif, fitrah adalah 
benih berpikir yang memerlukan pendidikan agar tumbuh menjadi 
kecerdasan reflektif dan kritis (alaluddin., 2020). 

c. Tadabbur (Refleksi Rasional terhadap Wahyu dan Alam) 
Tadabbur berarti merenungkan dengan mendalam untuk menemukan 

makna di balik fenomena. Al-Qur’an berulang kali mendorong manusia untuk 
yatadabbarūn al-Qur’ān (merenungkan al-Qur’an). Proses ini sepadan dengan 
reflective thinking dalam teori Dewey dan Bruner, tetapi dengan orientasi 
teologis: berpikir untuk mengenal Sang Pencipta. 

Ketiga konsep ini membentuk kerangka epistemologis bagi pendidikan 
Islam: akal sebagai alat, fitrah sebagai potensi, dan tadabbur sebagai metode 
berpikir. 

3. Integrasi Konsep Qur’ani dan Teori Kognitif Modern 
Integrasi antara konsep Qur’ani dan teori kognitif modern merupakan 

upaya epistemologis untuk mempertemukan dua sumber pengetahuan yang 
berbeda dasar ontologinya, tetapi memiliki tujuan yang sama, yaitu memahami 
bagaimana manusia berpikir dan berkembang. Dalam psikologi pendidikan, teori 
kognitif yang dikembangkan oleh Jean Piaget, Lev Vygotsky, dan Jerome Bruner 
berangkat dari pandangan bahwa anak adalah makhluk aktif yang membangun 
pengetahuannya melalui interaksi dengan lingkungan (Santrock, John W., 2019). 
Menurut Piaget, perkembangan kognitif merupakan hasil proses asimilasi dan 
akomodasi, di mana anak secara terus-menerus menyesuaikan struktur 
berpikirnya terhadap pengalaman baru (Piaget, Jean., 2019). Sementara Vygotsky 
menekankan pentingnya konteks sosial dan budaya, serta peran Zone of Proximal 
Development (ZPD) sebagai jembatan antara potensi anak dan bimbingan orang 
dewasa (Vygotsky, Lev S., 2020). Bruner kemudian menambahkan dimensi 
kurikulum melalui konsep spiral learning, yaitu pembelajaran yang berulang 
dengan tingkat kompleksitas yang meningkat seiring pertumbuhan intelektual 
anak (Bruner, Jerome., 2020). 

Namun, teori-teori tersebut meskipun komprehensif, tetap berpijak pada 
paradigma antroposentris-sekuler, yang melihat kecerdasan manusia semata-



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana) 

314 
 

mata sebagai hasil aktivitas biologis dan sosial tanpa orientasi teologis. Di sinilah 
al-Qur’an memberikan dimensi baru: Islam menempatkan akal (‘aql) sebagai 
potensi spiritual yang bukan hanya berfungsi untuk berpikir, tetapi juga untuk 
mengenal dan mengabdi kepada Pencipta (Al-Ghaza lī . Iḥyā’., 2019). Firman Allah 
dalam QS. A li ‘Imra n [3]:190– 191 menjelaskan bahwa aktivitas berpikir 
(tafakkur) dan refleksi terhadap ciptaan Allah adalah tanda-tanda bagi ulū al-
albāb, yakni orang-orang berakal yang mengingat Allah dalam setiap proses 
kognitifnya. 

Dari sinilah terlihat bahwa teori psikologi modern menjelaskan bagaimana 
manusia berpikir, sedangkan al-Qur’an menjelaskan untuk apa manusia berpikir. 
Islam tidak menolak teori kognitif modern, tetapi memberikan arah etik dan 
spiritual agar aktivitas berpikir manusia tetap berada dalam kerangka tauhīd 
(kesatuan Ilahi). Dengan demikian, integrasi antara keduanya melahirkan 
pendidikan kognitif berbasis tauhid (tauhī d-based cognitive education), yaitu 
pendidikan yang menempatkan akal sebagai instrumen memahami realitas 
sekaligus alat untuk mengenali kebesaran Allah (Attas., 2018). 

Integrasi ini juga memperlihatkan kesepadanan terminologis antara 
konsep Qur’ani dan psikologi modern. Misalnya, istilah tafakkur dalam al-Qur’an 
memiliki kedekatan dengan konsep reflective thinking dalam psikologi Bruner, 
sementara tadabbur menunjukkan aktivitas berpikir mendalam yang serupa 
dengan tahap formal operational thinking pada Piaget (Bruner., 2020). Bahkan 
konsep mu‘āwanah dalam pendidikan Islam—yakni pendampingan guru 
terhadap murid dalam memahami makna—sejalan dengan teori scaffolding 
Vygotsky (an-Nahla wī ., 2010). Dalam hal ini, Islam tidak hanya mengajarkan cara 
berpikir, tetapi juga mengatur etika berpikir, yakni berpikir dalam bingkai moral 
dan nilai-nilai ketuhanan (Ibn Khaldu n., 2018). 

Selain itu, konsep fitrah dalam Islam memperkaya teori bawaan (innate 
capacity) dalam psikologi modern. Menurut Islam, setiap anak dilahirkan dalam 
keadaan fitrah, yaitu potensi untuk mengenal Allah dan kebenaran (HR. al-Bukha rī  
dan Muslim). Dalam psikologi modern, potensi ini disebut sebagai predisposisi 
kognitif — kemampuan bawaan anak untuk belajar dari pengalaman (Berk, Laura 
E., 2021). Namun, al-Qur’an memberikan arah yang lebih jelas: fitrah harus 
dibimbing oleh wahyu agar akal berkembang secara seimbang antara dimensi 
rasional dan spiritual (Mansur., 2020). 

Dengan demikian, integrasi antara al-Qur’an dan teori kognitif modern 
melahirkan model pendidikan yang holistik, humanistik, dan teosentris. 
Pendidikan kognitif tidak berhenti pada transfer pengetahuan, tetapi 
menumbuhkan kesadaran reflektif dan spiritual (Fathurrahman, M., 2021). Anak 
tidak hanya diajarkan untuk memahami fenomena, tetapi juga untuk 
merenungkan makna di balik fenomena tersebut sebagai bukti kekuasaan Allah 
(Sofiatun, R., 2022). Inilah yang dimaksud dengan pendidikan akal dalam Islam: 
bukan hanya mencerdaskan pikiran, tetapi juga menyucikan cara berpikir agar 
setiap proses intelektual berbuah iman dan hikmah (Ibn Sī na . al-Shifā’., 2016). 

4. Model Integratif: Qur’anic Cognitive Development Framework 
Hasil integrasi kedua perspektif melahirkan model konseptual Qur’anic 

Cognitive Development Framework (QCDF), yang menempatkan pengembangan 
akal sebagai proses bertahap dan bersumber dari wahyu. 
Tahapan: 
a. Tahap Fitrah Ilmiah (0–2 tahun): pembentukan keingintahuan dasar melalui 



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana) 

315 
 

pengalaman sensorimotor (QS. an-Nah l:78). 
b. Tahap Tadabbur Konkret (2–6 tahun): pengenalan simbol dan fenomena alam 

(QS. al-Baqarah:164). 
c. Tahap Refleksi Moral (7–10 tahun): kemampuan membedakan benar–

salah berdasarkan nilai Qur’ani (QS. A li ‘Imrān:190–191). 
d. Tahap Rasional Transendental (>10 tahun): berpikir kritis yang terarah 

kepada kesadaran Ilahiah (QS. al-Alaq:1–5). 
e. Setiap tahap dipandu oleh tiga prinsip utama: 

a) Spiritualisasi akal (akal tunduk pada nilai wahyu); 
b) Aktivasi pengalaman konkret (melalui eksplorasi, eksperimen, dan 

cerita Qur’ani); 
c) Internalisasi nilai moral (melalui refleksi dan bimbingan guru). 

Pendekatan ini bersifat holistik, karena menggabungkan dimensi 
rasional, emosional, dan spiritual anak (Fathurrahman, M., 2021). 

5. Peran Pendidik dalam Paradigma Integratif 
Dalam paradigma Qur’ani, guru tidak sekadar sebagai fasilitator (seperti 

dalam teori modern), tetapi sebagai murabbi — pembimbing perkembangan akal 
dan hati anak. Pendidik harus memiliki dua kompetensi utama: 
a. Kompetensi kognitif, yaitu memahami tahap berpikir anak sesuai teori 

psikologi; 
b. Kompetensi spiritual, yaitu menanamkan nilai Qur’ani dalam setiap kegiatan 

berpikir. 
Konsep ini sejalan dengan pandangan Abdurrahman an-Nahla wī  bahwa 

pendidikan Islam harus mengembangkan seluruh potensi manusia: al-aql (akal), 
al-qalb (hati), dan al-jism (fisik), dalam satu kesatuan sistem tauhid 
(Abdurrahman an- Nahla wī ., 2017). 

Guru berperan sebagai scaffolding spiritual, yang menuntun anak berpikir 
logis tanpa kehilangan arah moral. Ini merupakan perwujudan dari konsep ta’dīb 
yang diperkenalkan oleh S.M.N. al-Attas, yaitu proses penempatan ilmu pada 
posisi yang benar dalam diri manusia (S.M.N. al-Attas., 2018). 

6. Implikasi Konseptual 
Model integratif ini melahirkan sejumlah implikasi konseptual bagi 

pendidikan anak usia dini: 
a. Pendidikan kognitif Islam harus berlandaskan tauhid epistemologis, 

yaitu pengakuan bahwa sumber pengetahuan tertinggi adalah Allah. 
b. Kurikulum PAUD harus memasukkan kegiatan tadabbur tematik, seperti 

mengamati ciptaan Allah sambil berdialog reflektif. 
c. Asesmen kognitif anak tidak hanya menilai kemampuan berpikir logis, tetapi 

juga kemampuan menyadari makna spiritual dari hasil berpikir. 
d. Guru perlu dilatih menjadi mu’allim sekaligus murabbi, bukan sekadar 

pengajar, agar proses berpikir anak tetap terarah secara moral Suijono, Yuliani 
Nurani., 2019). 

Integrasi antara al-Qur’an dan psikologi pendidikan menunjukkan bahwa 
pengembangan kognitif anak bukan sekadar peningkatan kapasitas intelektual, 
tetapi merupakan pembentukan kesadaran transendental melalui akal. Akal yang 
dididik dengan nilai Qur’ani akan menghasilkan kecerdasan yang tidak hanya 
kritis tetapi juga beradab. Dengan demikian, paradigma pendidikan Islam mampu 
menjawab kekosongan nilai dalam teori psikologi Barat dengan menghadirkan 
dimensi spiritual yang membimbing arah berpikir manusia. 



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana) 

316 
 

 

D. KESIMPULAN 

Kajian ini menunjukkan bahwa pengembangan kognitif anak dalam perspektif 
Islam memiliki dimensi yang lebih luas dibandingkan psikologi pendidikan modern. 
Dalam al- Qur’an, akal tidak hanya dipahami sebagai alat berpikir, tetapi sebagai amanah 
spiritual yang menghubungkan manusia dengan wahyu dan nilai-nilai ketuhanan. 
Pendidikan kognitif dalam Islam bertujuan membentuk manusia yang mampu berpikir 
benar (ta‘aqqul), merenung (tafakkur), dan menyimpulkan kebenaran (tadabbur) untuk 
mencapai kesadaran iman. 

Sementara itu, psikologi pendidikan modern — sebagaimana dirumuskan oleh 
Piaget, Vygotsky, dan Bruner — menjelaskan mekanisme dan tahapan berpikir anak 
secara ilmiah. Namun, pendekatan ini bersifat sekuler dan empiris, sehingga belum 
menyentuh dimensi moral dan spiritual. Integrasi dengan epistemologi Islam 
memberikan orientasi baru bahwa proses berpikir anak harus diarahkan pada 
ma‘rifatulla h (pengenalan terhadap Allah), bukan hanya pada kemampuan logis. 

Sintesis dari kedua perspektif menghasilkan model pendidikan kognitif Qur’ani 
(Qur’anic Cognitive Development Framework) yang menempatkan tiga pilar utama: 

1. Fitrah akal sebagai potensi bawaan; 
2. Tadabbur dan refleksi sebagai metode berpikir; 
3. Tauhid sebagai orientasi akhir berpikir. 

Model ini mengajarkan bahwa berpikir bukan sekadar aktivitas neural, tetapi juga 
tindakan moral dan spiritual. Pendidikan anak usia dini dalam Islam harus diarahkan 
untuk menumbuhkan akal yang cerdas dan hati yang bersyukur — sebagaimana isyarat 
QS. an-Nah l [16]:78 dan QS. A li ‘Imra n [3]:190–191. 

Secara teoretis, penelitian ini memperkaya kajian psikologi pendidikan dengan 
dimensi teologis; dan secara praktis, memberikan paradigma baru bagi guru PAUD Islam 
dalam merancang pembelajaran yang seimbang antara intelektualitas dan spiritualitas. 

Berdasarkan temuan konseptual dan empiris, penulis merekomendasikan 
beberapa langkah strategis untuk pengembangan pendidikan anak usia dini berbasis 
nilai Qur’ani: 

1. Bagi Guru dan Pendidik PAUD: 
a. Mengintegrasikan ayat-ayat kauniyyah dalam setiap tema pembelajaran agar 

anak terbiasa mengaitkan fenomena alam dengan kebesaran Allah. 
b. Menggunakan metode tadabbur bermain — misalnya observasi air, tumbuhan, 

atau cahaya — yang melatih anak berpikir analitis sekaligus bersyukur. 
c. Melakukan pendampingan spiritual (scaffolding Islami) dengan dialog 

reflektif, bukan hanya instruksi verbal. 
2. Bagi Pengembang Kurikulum: 

a. Menyusun kurikulum integratif Qur’ani-kognitif yang menyeimbangkan 
antara aspek kognitif, afektif, dan spiritual anak. 

b. Menambahkan indikator nilai spiritual kognitif pada instrumen asesmen anak 
usia dini, seperti kemampuan mengaitkan pengetahuan dengan rasa syukur 
atau kekaguman terhadap ciptaan Allah. 

c. Melibatkan ahli tafsir dan psikologi perkembangan anak dalam tim kurikulum 
PAUD Islam agar terjadi keselarasan epistemologis antara sains dan wahyu. 

3. Bagi Peneliti Selanjutnya: 
a. Mengembangkan model empiris pengukuran kecerdasan Qur’ani-kognitif, 

yaitu instrumen yang menilai keseimbangan berpikir logis dan reflektif Islami. 



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana) 

317 
 

b. Melakukan penelitian tindakan kelas (PTK) di lembaga PAUD Islam untuk 
menguji efektivitas Qur’anic Cognitive Development Framework dalam 
meningkatkan kemampuan berpikir anak. 

c. Menggali lebih jauh kontribusi tokoh Islam klasik seperti Ibn Khaldu n dan Ibn 
Sī na  terhadap konsep pembelajaran anak untuk memperkaya kerangka 
teoretis pendidikan Islam modern. 

Dengan demikian, pengembangan kognitif anak dalam Islam bukanlah upaya 
sekadar membentuk anak cerdas intelektual, tetapi membina insan yang cerdas spiritual, 
beradab, dan bertauhid. Pendidikan Qur’ani menuntun akal agar berfungsi sesuai 
fitrahnya — bukan sebagai alat untuk mendominasi alam, melainkan untuk mengenali 
tanda-tanda Allah dan menegakkan kemaslahatan manusia. 

Paradigma ini sejalan dengan tujuan utama pendidikan Islam yang dirumuskan al-
Attas, yaitu membentuk insa n ka mil — manusia yang mengetahui tempat segala sesuatu 
dan menempatkannya secara benar. 

Dengan landasan ini, pendidikan anak usia dini bukan lagi sekadar transfer 
pengetahuan, tetapi proses menumbuhkan akal yang bersujud, yakni akal yang berpikir 
dalam bimbingan wahyu. 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 
 
Abdurrahman an-Nahla wī . (2017). Us u l al-Tarbiyah al-Isla miyyah wa Asa libuha  fī  al-Bayt wa al-Madrasah 

wa al-Mujtama‘. Damaskus: Da r al-Fikr. 
Al-Attas, S. M. N. (2018). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC. Al-Ghaza lī . (2019). Ih ya ’ ‘Ulu m al-

Dī n. Beirut: Da r al-Ma‘rifah. 
Al-Ra zī , Fakhr al-Dī n. (2018). Mafa tī h  al-Ghayb. Beirut: Da r al-Kutub al-‘Ilmiyyah. Berk, L. E. (2021). Child 

Development (11th ed.). Boston: Pearson Education. 
Bowen, G. A. (2019). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative Research Journal, 

9(2), 27–40. https://doi.org/10.3316/QRJ0902027 
Braun, V., & Clarke, V. (2019). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in Psychology, 

3(2), 77–101. 
Bruner, J. (2020). Toward a Theory of Instruction. Boston: Harvard University Press. Bungin, B. (2021). 

Metodologi Penelitian Sosial dan Ekonomi. Jakarta: Kencana. 
Creswell, J. W. (2020). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches (4th 

ed.). London: SAGE Publications. 
Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2020). Handbook of Qualitative Research (5th ed.). 
California: SAGE Publications. 
Fathurrahman, M. (2021). Integrasi tadabbur ayat kauniyyah dalam pembelajaran sains anak usia dini. As-

Sabiqun, 4(2), 110–123. 
Hurlock, E. B. (2019). Child Growth and Development. New York: McGraw-Hill. Ibn Khaldu n. (2018). al-

Muqaddimah. Beirut: Da r al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Ibn Sī na . (2016). al-Shifa ’: al-Nafs. Kairo: al-Hay’ah al-‘A mmah li al-Kita b. 
Jalaluddin. (2020). Psikologi Agama. Jakarta: Rajawali Pers. 
Kemendikbudristek. (2023). Profil Pendidikan Anak Usia Dini Indonesia 2023. Jakarta: 

Kemendikbudristek. 
Krippendorff, K. (2018). Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. London: SAGE. 
Mansur. (2020). Pendidikan Anak Usia Dini dalam Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. Moleong, L. J. (2021). 

Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya. Piaget, J. (2019). The Psychology of 
Intelligence. London: Routledge. 

Santrock, J. W. (2019). Child Development (16th ed.). New York: McGraw-Hill. 
Siregar, R. (2023). Model cerita Qur’ani dalam stimulasi kognitif anak. Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan 

Anak Usia Dini, 7(1), 80–95. 
Sofiatun, R. (2022). Metode cerita Islami dalam pengembangan kognitif anak usia dini. An- Nida: Jurnal 

Komunikasi Islam, 14(1), 55–68. 
Suijono, Y. N. (2019). Konsep Dasar Pendidikan Anak Usia Dini. Jakarta: PT Indeks. Supriyadi, S. (2020). 



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana) 

318 
 

Pembelajaran reflektif Islami dan penguatan kognitif anak. Humanika: 
Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial, 12(2), 89–102. 
Vygotsky, L. S. (2020). Mind in Society: The Development of Higher Psychological Processes. 

Cambridge, MA: Harvard University Press. 
Zed, M. (2019). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Rajawali Pers. 

 


