NATHIQIYYAH: Jurnal Psikologi Islam eISSN: 2745-4207, pISSN: 2614-7815
Volume 8, Nomor 02, 2025: 308 - 318 DOI: https://doi.org/10.4678 1/nathiqiyyah.v8i2

Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan
Psikologi Pendidikan

Dzawata Afnan Habib El Hakiem!?

dzawataafnan20@gmail.com

Sultanah Hasan Al Juhi 2
Sultanahaljuhi8@gmail.com

Izrail Arsy Sulthan Swandana 3
izrailarsysulthan09@gmail.com

L23niversitas Ubudiyah, Indonesia
J1. Alue Naga, Tibang, Kec. Syiah Kuala, Kota Banda Aceh, Aceh, Indonesia

Abstract

This article explores the integration between Qur’anic epistemology and educational psychology in developing
children’s cognitive potential. Using a qualitative library research method, the study analyzes Qur’anic verses,
classical Islamic thought (al-Ghazali, Ibn Sina, Ibn Khaldin), and contemporary psychological theories
(Piaget, Vygotsky, and Bruner). The findings reveal that while psychology explains the structure of thinking,
Islam explains the purpose of thinking. The Qur’an views intellect (‘aql) as a divine trust that leads humans
toward ma'rifatullah (the knowledge of God) through reflection (tafakkur) and contemplation (tadabbur).
The synthesis produces a Qur’anic Cognitive Development Framework (QCDF) that consists of three stages:
(1) the activation of innate potential (fitrah), (2) reflective exploration through experience, and (3) rational-
spiritual maturity. Practically, the integration encourages teachers to apply Qur’anic reflection-based
learning and design holistic assessments that include spiritual reasoning. The study concludes that true
cognitive education in Islam aims not only to produce intelligent minds but also enlightened hearts that think
within the guidance of divine revelation.

Keywords: cognitive development, Qur’an, educational psychology, early childhood education, fitrah,
‘aql, reflective thinking
Abstrak

Artikel ini mengkaji integrasi antara epistemologi al-Qur'an dan psikologi pendidikan dalam
pengembangan potensi kognitif anak usia dini. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif jenis studi
kepustakaan (library research) dengan pendekatan integratif-tematik, yang menghubungkan data primer
berupa ayat-ayat al-Qur’an, hadis, serta pemikiran ulama klasik (al-Ghazali, Ibn Sina, dan Ibn Khaldiin)
dengan teori-teori psikologi pendidikan modern (Piaget, Vygotsky, dan Bruner). Hasil penelitian
menunjukkan bahwa psikologi pendidikan menjelaskan struktur dan tahapan berpikir anak, sedangkan
al-Qur’an menjelaskan orientasi dan nilai spiritual dari berpikir itu sendiri. Dalam pandangan Islam, akal
(‘aql) merupakan amanah Ilahi yang berfungsi untuk mengenali tanda-tanda kebesaran Allah melalui
proses tafakkur (merenung) dan tadabbur (refleksi mendalam). Sintesis antara kedua perspektif tersebut
melahirkan Model Pengembangan Kognitif Qur’ani (Qur’anic Cognitive Development Framework - QCDF)
yang terdiri atas tiga tahapan: (1) aktivasi potensi fitrah, (2) eksplorasi reflektif melalui pengalaman
konkret, dan (3) kematangan rasional-spiritual. Secara praktis, integrasi ini mendorong pendidik untuk
menerapkan pembelajaran berbasis tadabbur yang menyeimbangkan antara aktivitas berpikir logis dan
kesadaran ketuhanan, serta mengembangkan asesmen holistik yang mengukur kecerdasan spiritual
anak. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pendidikan kognitif dalam Islam tidak hanya bertujuan
mencetak anak yang cerdas secara intelektual, tetapi juga cerdas secara spiritual dan beradab, berpikir
di bawah bimbingan wahyu dan nilai-nilai tauhid.

Kata Kunci: pengembangan kognitif, al-Qur’an, psikologi pendidikan, anak usia dini, fitrah, ‘aql, refleksi
Qur’ani

308


mailto:dzawataafnan20@gmail.com
mailto:Sultanahaljuhi8@gmail.com
mailto:izrailarsysulthan09@gmail.com

Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana)

A. PENDAHULUAN

Perkembangan kognitif anak merupakan salah satu aspek fundamental dalam
psikologi pendidikan, karena menjadi landasan bagi pembentukan kemampuan
berpikir, bernalar, memecahkan masalah, dan beradaptasi dengan lingkungan sosial
(Berk, Laura E. Child Development., 2021). Masa anak usia dini (0-6 tahun) disebut
sebagai masa emas perkembangan otak, di mana pertumbuhan sinaps saraf
berlangsung sangat cepat dan menetapkan dasar bagi kemampuan intelektual di masa
depan (Hurlock, Elizabeth. Child Growth and Development., 2019). Dalam konteks
pendidikan, stimulasi kognitif yang tepat pada usia dini akan menentukan keberhasilan
belajar di jenjang selanjutnya, sementara kurangnya stimulasi dapat menimbulkan
hambatan berpikir jangka Panjang Yuliani Nurani Sujiono., 2019).

Data nasional menunjukkan bahwa tingkat pencapaian aspek kognitif anak usia
dini di Indonesia masih tergolong rendah. Badan Pusat Statistik (2024) melaporkan
bahwa hanya 46,2% anak usia 5-6 tahun yang memenuhi indikator kemampuan
berpikir logis dan memahami hubungan sebab-akibat sesuai standar PAUD nasional
(Badan Pusat Statistik., 2024). Fenomena ini diperkuat oleh hasil asesmen Profil
Pendidikan Anak Usia Dini 2023 dari Kemendikbudristek, yang menyebutkan bahwa
sebagian besar lembaga PAUD masih menitikberatkan pada hafalan dan keterampilan
dasar, bukan pada pembentukan daya pikir reflektif dan eksploratif
(Kemendikbudristek., 2023). Kondisi tersebut menandakan adanya kesenjangan antara
teori perkembangan kognitif dan implementasinya dalam praktik pendidikan anak di
lapangan.

Dalam kajian psikologi pendidikan modern, tokoh-tokoh seperti Jean Piaget, Lev
Vygotsky, dan Jerome Bruner memandang bahwa proses berpikir anak berkembang
melalui interaksi aktif dengan lingkungan sosial dan fisik (Santrock, John W. Child
Development., 2019). Piaget menekankan bahwa anak adalah little scientist yang
membangun pemahamannya melalui pengalaman konkret (Piaget, Jean. The
Psychology of Intelligence., 2019). Sementara Vygotsky menambahkan dimensi sosial
melalui konsep Zone of Proximal Development (ZPD) bahwa kecerdasan anak
berkembang maksimal dengan bimbingan orang dewasa (Vygotsky, Lev S. Mind in
Society., 2020). Bruner melengkapi teori ini dengan konsep spiral curriculum, yaitu
pengulangan konsep belajar pada tingkat kesulitan yang meningkat sesuai usia anak
(Bruner, Jerome. Toward a Theory of Instruction., 2020). Dengan demikian, teori
kognitif menempatkan anak sebagai subjek aktif yang membangun struktur
pengetahuannya secara bertahap dan kontekstual.

Namun, teori-teori tersebut bersifat antropo-sentris, berpusat pada manusia
semata, tanpa menyinggung aspek spiritual yang menjadi pusat orientasi berpikir
dalam pandangan Islam. Di sinilah al-Qur’an menawarkan paradigma yang lebih utuh.
Dalam al-Qur’an, aktivitas berpikir bukan hanya alat untuk mengenal realitas empiris,
tetapi juga untuk mengenal kebenaran dan Pencipta realitas itu sendiri. Allah
berfirman:

“Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi serta pergantian malam dan
siang terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang berakal.” (QS. Ali ‘Imran [3]:190).

Ayat ini menunjukkan bahwa berpikir (tafakkur) dalam Islam memiliki orientasi
teologis: mengarahkan manusia kepada kesadaran akan keteraturan ciptaan dan
keesaan Tuhan.'®Dengan demikian, pendidikan kognitif dalam Islam tidak berhenti
pada kemampuan logika, melainkan berlanjut pada kesadaran nilai (value-based
cognition).

309



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana)

Menurut al-Ghazali, akal merupakan cahaya Ilahi dalam hati manusia yang
berfungsi untuk membedakan antara benar dan salah (Al-Ghazali. Ihya’ ‘Ulim al-Din.,
2019). Akal dalam pandangan Islam tidak bersifat netral; ia harus disinari oleh wahyu
agar menghasilkan ilmu yang bermanfaat (‘ilm al-nafi‘). Oleh karena itu, pendidikan
[slam bertugas mengembangkan potensi akal anak melalui proses yang menumbuhkan
adab berpikir, bukan hanya kemampuan analisis (Abdurrahman an-Nahlawi., 2017).
Sementara Ibn Sina dalam Kitab al- Nafs menjelaskan bahwa kemampuan berpikir
berkembang melalui tahapan empiris (pengalaman indrawi), imajinatif, dan intelektual,
yang sejalan dengan tahapan perkembangan kognitif Piaget, tetapi berorientasi pada
kesempurnaan spiritual (al-‘agl al- mustafad).*?

Hasil penelitian lima tahun terakhir memperkuat pentingnya integrasi nilai
[slam dalam pengembangan kognitif anak. Fathurrahman (2021) menunjukkan bahwa
pembelajaran sains berbasis ayat-ayat kauniyyah (fenomena alam dalam al-Qur’an)
meningkatkan kemampuan berpikir analitis anak sebesar 67% dibandingkan
pembelajaran konvensional (Fathurrahman, M., 2021). Sofiatun (2022) menemukan
bahwa penggunaan cerita Islami dalam kegiatan bermain meningkatkan daya imajinasi,
kemampuan menghubungkan sebab-akibat, dan konsentrasi belajar anak usia dini (Ibn
Sina. al-Shifa’: al-Nafs., 2016). Penelitian terbaru oleh Siregar (2023) dalam Jurnal
Obsesi juga membuktikan bahwa metode storytelling Qur’ani berpengaruh positif
terhadap kemampuan pemecahan masalah (problem solving) anak dengan peningkatan
hingga 75% (Siregar, R., 2023).

Temuan-temuan ini menegaskan bahwa pengembangan kognitif berbasis nilai
Qur’ani tidak hanya relevan secara teoretis, tetapi juga terbukti efektif secara empiris.
Pendekatan Qur’ani memberikan landasan spiritual bagi proses berpikir anak,
mengarahkan fungsi akal agar tidak terlepas dari dimensi moral dan etis. Dalam
psikologi pendidikan Islam, proses berpikir tidak pernah berdiri sendiri; ia selalu
terkait dengan dimensi dzikir (kesadaran spiritual) dan tadabbur (refleksi rasional)
(Jalaluddin., 2020).

Dengan demikian, muncul kebutuhan untuk membangun paradigma integratif
antara psikologi kognitif modern dan epistemologi Islam, agar pendidikan anak usia
dini mampu mengembangkan potensi intelektual sekaligus membentuk kesadaran
spiritual. Paradigma ini disebut oleh S.M.N. al-Attas sebagai ta’dib al-‘aql — pendidikan
akal yang menempatkan ilmu pada tempat yang benar dan terarah kepada Tuhan (
S.M.N. al-Attas., 2018). Integrasi inilah yang akan melahirkan model pendidikan holistik,
di mana anak tidak hanya diajarkan bagaimana berpikir, tetapi juga untuk apa berpikir.

Dalam kerangka inilah artikel ini disusun, yaitu untuk mengkaji bagaimana
konsep pengembangan kognitif anak dapat dipahami secara komprehensif melalui
sintesis antara al- Qur'an dan psikologi pendidikan modern. Kajian ini berupaya
menjawab dua pertanyaan pokok: (1) bagaimana al-Qur’an memandang proses berpikir
dan potensi akal anak; dan (2) bagaimana prinsip-prinsip psikologi pendidikan dapat
diintegrasikan dengan nilai Qur’ani dalam membentuk pola berpikir anak yang
beriman, reflektif, dan kreatif.

B. METODE PENELITIAN

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research), karena seluruh data dikumpulkan dari sumber
tertulis berupa ayat al- Qur’an, hadis, kitab tafsir klasik, buku-buku psikologi
pendidikan, serta hasil penelitian ilmiah terkini (Zed, Mestika., 2019).

310



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana)

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan integratif-tematik
(thematic- integrative approach). Pendekatan ini dipilih untuk menghubungkan
dua perspektif epistemologis:

a. pandangan al-Qur’an tentang akal (‘aql), fitrah, dan proses berpikir (tafakkur,

tadabbur),

b. teori perkembangan kognitif dalam psikologi pendidikan modern (Creswell,
John W,, 2020).

Dengan demikian, penelitian ini berupaya menemukan titik temu
konseptual antara nilai wahyu dan temuan ilmiah dalam konteks pengembangan
potensi kognitif anak usia dini (Moleong, Lexy J., 21).

2. Sumber Data

Data penelitian terdiri atas dua kategori:

a. Sumber primer, meliputi:

a) Al-Qur’an, khususnya ayat-ayat yang membahas potensi berpikir, belajar,
dan refleksi seperti QS. an-Nahl [16]:78, QS. Ali ‘Imran [3]:190-191, QS.
al-‘Alaq [96]:1-5, dan QS. al-Bagarah [2]:164;

b) Hadis-hadis Nabi ¥ yang menyinggung pendidikan akal dan fitrah anak;

c) Literatur klasik Islam seperti Ihya’ ‘Ulum al-Din karya al-Ghazali, al-Shifa’:
al- Nafs karya Ibn Sina, dan al-Mugaddimah karya Ibn Khaldin ( Al-
Ghazali,, 2016).

b. Sumber sekunder, meliputi:

a) Buku-buku psikologi pendidikan seperti karya Jean Piaget (The
Psychology of Intelligence), Lev Vygotsky (Mind in Society), dan Jerome
Bruner (Toward a Theory of Instruction);

b) Jurnal ilmiah 5 tahun terakhir (2019-2024) yang membahas integrasi
Islam dan pendidikan anak, seperti penelitian Fathurrahman (2021),
Sofiatun (2022), dan Siregar (2023).

3. Teknik Pengumpulan Data

Data dikumpulkan melalui metode dokumentasi, yakni penelusuran dan
pembacaan literatur yang relevan. Setiap sumber dianalisis secara kritis dengan
teknik reading coding untuk menemukan tema yang berhubungan dengan
pengembangan kognitif. Dokumen yang dianalisis mencakup teks wahyu, tafsir,
buku ilmiah, dan artikel jurnal, sehingga menghasilkan gambaran komprehensif
mengenai integrasi antara ilmu psikologi dan nilai Islam (Bowen, Glenn., 2019).

4. Teknik Analisis Data

Analisis dilakukan dengan dua pendekatan utama:

a. Analisis isi (content analysis), yaitu mengidentifikasi makna konseptual
istilah ‘aql, fitrah, dan tafakkur dalam al-Qur’an dan mengaitkannya dengan
indikator kognitif dalam psikologi Pendidikan (Al-Ghazali., 20.

b. Analisis tematik (thematic analysis), yaitu mengelompokkan data menjadi
tema-tema besar seperti:

a) Konsep akal dalam al-Qur’an;

b) Proses berpikir dan refleksi;

c) Tahapan perkembangan kognitif;

d) Implikasi pendidikan anak.

Kedua pendekatan ini digunakan secara berurutan: pertama mengurai
teks ke dalam tema, lalu menyusun sintesis teoretik antara nilai Islam dan teori
psikologi modern.

311



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana)

5. Validitas Data
Untuk menjaga keabsahan hasil analisis, penelitian ini menggunakan
triangulasi sumber dan teori. Triangulasi sumber dilakukan dengan
membandingkan hasil tafsir dari beberapa ulama (misalnya al-Tabari, al-Razi,
dan Ibn Kathir), sedangkan triangulasi teori dilakukan dengan membandingkan
pandangan psikolog (Piaget, Vygotsky, Bruner) terhadap konsep akal dalam
Islam (Jalaluddin., 2020).
6. Prosedur Penelitian
Tahapan penelitian ini meliputi:
a. Identifikasi masalah, yaitu merumuskan kesenjangan antara teori psikologi
dan konsep Qur’ani tentang berpikir;
b. Pengumpulan data pustaka yaitu menelusuri ayat, hadis, dan teori yang
relevan;
c. Analisis tematik yaitu mengelompokkan temuan ke dalam kategori kognitif
dan nilai spiritual;
d. Sintesis konseptual yaitu menyusun model integratif Qur’anic
Cognitive Framework untuk pendidikan anak usia dini;
e. Verifikasi yaitu membandingkan hasil dengan penelitian kontemporer;
7. Etika Penelitian
Penelitian ini menjunjung tinggi etika ilmiah dan kejujuran akademik,
dengan mencantumkan seluruh sumber rujukan, menghindari plagiarisme, serta
menggunakan kutipan sesuai kaidah ilmiah. Prinsip etis Islam, seperti niyyah
ikhlas (niat tulus mencari kebenaran) dan adab al-‘ilm (etika menuntut ilmu),
dijadikan landasan moral penelitian (S.M.N. al-Attas., 2018).

C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
1. Hakikat Pengembangan Kognitif

Secara etimologis, istilah kognitif berasal dari bahasa Latin cognoscere yang
berarti “mengetahui” atau “mengenali.” Dalam konteks psikologi pendidikan,
kognisi mencakup seluruh proses mental yang berkaitan dengan persepsi,
memori, penalaran, bahasa, dan pemecahan masalah (Santrock, John W., 2019).
Pengembangan kognitif berarti proses peningkatan kemampuan berpikir anak
dari bentuk konkret menuju abstrak, dari persepsi menuju konseptualisasi (Berk,
Laura E., 2021).

Menurut Jean Piaget, perkembangan kognitif merupakan proses aktif di
mana anak membangun pengetahuannya melalui interaksi dengan lingkungan,
berdasarkan dua mekanisme: asimilasi (memasukkan pengalaman baru ke dalam
struktur pengetahuan yang ada) dan akomodasi (mengubah struktur
pengetahuan untuk menyesuaikan pengalaman baru) (Piaget, Jean., 2019).
Sementara itu, Lev Vygotsky menegaskan pentingnya peran sosial dalam proses
berpikir: anak tidak belajar sendirian, tetapi melalui interaksi dengan orang lain,
terutama melalui konsep Zone of Proximal Development (ZPD) (Vygotsky, Lev S,
2020).

Dari perspektif Islam, konsep perkembangan kognitif memiliki dasar yang
sangat kuat dalam al-Qur’an. Allah menegaskan bahwa manusia lahir tanpa
pengetahuan, namun diberi potensi pendengaran, penglihatan, dan hati agar
mampu belajar:

“Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak
mengetahui sesuatu pun, dan Dia memberi kamu pendengaran, penglihatan, dan

312



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana)

hati agar kamu bersyukur.” (QS. an-Nahl [16]:78).

Ayat ini menegaskan bahwa potensi kognitif merupakan bagian dari fitrah
insaniyah, yaitu kemampuan dasar manusia yang menuntut bimbingan dan
pendidikan untuk berkembang optimal.

2. Konsep ‘Aql, Fitrah, dan Tadabbur dalam al-Qur’an

Dalam epistemologi Islam, tiga konsep utama membentuk fondasi
pengembangan akal: ‘aql, fitrah, dan tadabbur.
a. ‘Aql (Akal)

Kata ‘aql dalam al-Qur’an tidak merujuk pada organ otak, tetapi pada
kemampuan memahami kebenaran. Ia disebut lebih dari 49 kali dalam bentuk
verba, seperti ya‘qiliin (mereka berpikir), yang menunjukkan bahwa akal
merupakan aktivitas spiritual yang menghasilkan kesadaran moral (Al-Razi,
Fakhr al-Din., 2018). Al-Ghazali menyebut akal sebagai nur fi al-qalb (cahaya
dalam hati) yang membedakan manusia dari makhluk lain (Al-Ghazali., 2019).

b. Fitrah (Potensi Asli Manusia)

Fitrah adalah kesiapan alami manusia untuk mengenal Tuhan dan
kebenaran, sebagaimana sabda Nabi #: “Setiap anak dilahirkan dalam keadaan
fitrah, maka orang tuanyalah yang menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau
Majusi.” (HR. al-Bukhart dan Muslim). Dalam konteks kognitif, fitrah adalah
benih berpikir yang memerlukan pendidikan agar tumbuh menjadi
kecerdasan reflektif dan kritis (alaluddin., 2020).

c. Tadabbur (Refleksi Rasional terhadap Wahyu dan Alam)

Tadabbur berarti merenungkan dengan mendalam untuk menemukan
makna di balik fenomena. Al-Qur’an berulang kali mendorong manusia untuk
yatadabbartin al-Qur’an (merenungkan al-Qur’an). Proses ini sepadan dengan
reflective thinking dalam teori Dewey dan Bruner, tetapi dengan orientasi
teologis: berpikir untuk mengenal Sang Pencipta.

Ketiga konsep ini membentuk kerangka epistemologis bagi pendidikan
[slam: akal sebagai alat, fitrah sebagai potensi, dan tadabbur sebagai metode
berpikir.

3. Integrasi Konsep Qur’ani dan Teori Kognitif Modern

Integrasi antara konsep Qur’ani dan teori kognitif modern merupakan
upaya epistemologis untuk mempertemukan dua sumber pengetahuan yang
berbeda dasar ontologinya, tetapi memiliki tujuan yang sama, yaitu memahami
bagaimana manusia berpikir dan berkembang. Dalam psikologi pendidikan, teori
kognitif yang dikembangkan oleh Jean Piaget, Lev Vygotsky, dan Jerome Bruner
berangkat dari pandangan bahwa anak adalah makhluk aktif yang membangun
pengetahuannya melalui interaksi dengan lingkungan (Santrock, John W., 2019).
Menurut Piaget, perkembangan kognitif merupakan hasil proses asimilasi dan
akomodasi, di mana anak secara terus-menerus menyesuaikan struktur
berpikirnya terhadap pengalaman baru (Piaget, Jean., 2019). Sementara Vygotsky
menekankan pentingnya konteks sosial dan budaya, serta peran Zone of Proximal
Development (ZPD) sebagai jembatan antara potensi anak dan bimbingan orang
dewasa (Vygotsky, Lev S., 2020). Bruner kemudian menambahkan dimensi
kurikulum melalui konsep spiral learning, yaitu pembelajaran yang berulang
dengan tingkat kompleksitas yang meningkat seiring pertumbuhan intelektual
anak (Bruner, Jerome., 2020).

Namun, teori-teori tersebut meskipun komprehensif, tetap berpijak pada
paradigma antroposentris-sekuler, yang melihat kecerdasan manusia semata-

313



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana)

mata sebagai hasil aktivitas biologis dan sosial tanpa orientasi teologis. Di sinilah
al-Qur'an memberikan dimensi baru: Islam menempatkan akal (‘aql) sebagai
potensi spiritual yang bukan hanya berfungsi untuk berpikir, tetapi juga untuk
mengenal dan mengabdi kepada Pencipta (Al-Ghazali. Ihya’, 2019). Firman Allah
dalam QS. Ali ‘Imran [3]:190- 191 menjelaskan bahwa aktivitas berpikir
(tafakkur) dan refleksi terhadap ciptaan Allah adalah tanda-tanda bagi uli al-
albab, yakni orang-orang berakal yang mengingat Allah dalam setiap proses
kognitifnya.

Dari sinilah terlihat bahwa teori psikologi modern menjelaskan bagaimana
manusia berpikir, sedangkan al-Qur’an menjelaskan untuk apa manusia berpikir.
I[slam tidak menolak teori kognitif modern, tetapi memberikan arah etik dan
spiritual agar aktivitas berpikir manusia tetap berada dalam kerangka tauhid
(kesatuan Ilahi). Dengan demikian, integrasi antara keduanya melahirkan
pendidikan kognitif berbasis tauhid (tauhid-based cognitive education), yaitu
pendidikan yang menempatkan akal sebagai instrumen memahami realitas
sekaligus alat untuk mengenali kebesaran Allah (Attas., 2018).

Integrasi ini juga memperlihatkan kesepadanan terminologis antara
konsep Qur’ani dan psikologi modern. Misalnya, istilah tafakkur dalam al-Qur’an
memiliki kedekatan dengan konsep reflective thinking dalam psikologi Bruner,
sementara tadabbur menunjukkan aktivitas berpikir mendalam yang serupa
dengan tahap formal operational thinking pada Piaget (Bruner., 2020). Bahkan
konsep mu‘awanah dalam pendidikan Islam—yakni pendampingan guru
terhadap murid dalam memahami makna—sejalan dengan teori scaffolding
Vygotsky (an-Nahlawi., 2010). Dalam hal ini, Islam tidak hanya mengajarkan cara
berpikir, tetapi juga mengatur etika berpikir, yakni berpikir dalam bingkai moral
dan nilai-nilai ketuhanan (Ibn Khaldun., 2018).

Selain itu, konsep fitrah dalam Islam memperkaya teori bawaan (innate
capacity) dalam psikologi modern. Menurut Islam, setiap anak dilahirkan dalam
keadaan fitrah, yaitu potensi untuk mengenal Allah dan kebenaran (HR. al-Bukhari
dan Muslim). Dalam psikologi modern, potensi ini disebut sebagai predisposisi
kognitif — kemampuan bawaan anak untuk belajar dari pengalaman (Berk, Laura
E., 2021). Namun, al-Qur'an memberikan arah yang lebih jelas: fitrah harus
dibimbing oleh wahyu agar akal berkembang secara seimbang antara dimensi
rasional dan spiritual (Mansur., 2020).

Dengan demikian, integrasi antara al-Qur’'an dan teori kognitif modern
melahirkan model pendidikan yang holistik, humanistik, dan teosentris.
Pendidikan kognitif tidak berhenti pada transfer pengetahuan, tetapi
menumbuhkan kesadaran reflektif dan spiritual (Fathurrahman, M., 2021). Anak
tidak hanya diajarkan untuk memahami fenomena, tetapi juga untuk
merenungkan makna di balik fenomena tersebut sebagai bukti kekuasaan Allah
(Sofiatun, R., 2022). Inilah yang dimaksud dengan pendidikan akal dalam Islam:
bukan hanya mencerdaskan pikiran, tetapi juga menyucikan cara berpikir agar
setiap proses intelektual berbuah iman dan hikmah (Ibn Sina. al-Shifa’, 2016).

4. Model Integratif: Qur’anic Cognitive Development Framework

Hasil integrasi kedua perspektif melahirkan model konseptual Qur’anic
Cognitive Development Framework (QCDF), yang menempatkan pengembangan
akal sebagai proses bertahap dan bersumber dari wahyu.

Tahapan:
a. Tahap Fitrah [lmiah (0-2 tahun): pembentukan keingintahuan dasar melalui

314



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana)

pengalaman sensorimotor (QS. an-Nahl:78).

b. Tahap Tadabbur Konkret (2-6 tahun): pengenalan simbol dan fenomena alam
(QS. al-Bagarah:164).

c. Tahap Refleksi Moral (7-10 tahun): kemampuan membedakan benar-
salah berdasarkan nilai Qur’ani (QS. Ali ‘Imran:190-191).

d. Tahap Rasional Transendental (>10 tahun): berpikir Kkritis yang terarah
kepada kesadaran Ilahiah (QS. al-Alaq:1-5).

e. Setiap tahap dipandu oleh tiga prinsip utama:

a) Spiritualisasi akal (akal tunduk pada nilai wahyu);

b) Aktivasi pengalaman konkret (melalui eksplorasi, eksperimen, dan
cerita Qur’ani);

c) Internalisasi nilai moral (melalui refleksi dan bimbingan guru).

Pendekatan ini bersifat holistik, karena menggabungkan dimensi
rasional, emosional, dan spiritual anak (Fathurrahman, M., 2021).

5. Peran Pendidik dalam Paradigma Integratif

Dalam paradigma Qur’ani, guru tidak sekadar sebagai fasilitator (seperti
dalam teori modern), tetapi sebagai murabbi — pembimbing perkembangan akal
dan hati anak. Pendidik harus memiliki dua kompetensi utama:

a. Kompetensi kognitif, yaitu memahami tahap berpikir anak sesuai teori
psikologi;

b. Kompetensi spiritual, yaitu menanamkan nilai Qur’ani dalam setiap kegiatan
berpikir.

Konsep ini sejalan dengan pandangan Abdurrahman an-Nahlawi bahwa
pendidikan Islam harus mengembangkan seluruh potensi manusia: al-aql (akal),
al-qalb (hati), dan al-jism (fisik), dalam satu kesatuan sistem tauhid
(Abdurrahman an- Nahlawi,, 2017).

Guru berperan sebagai scaffolding spiritual, yang menuntun anak berpikir
logis tanpa kehilangan arah moral. Ini merupakan perwujudan dari konsep ta’dib
yang diperkenalkan oleh S.M.N. al-Attas, yaitu proses penempatan ilmu pada
posisi yang benar dalam diri manusia (S.M.N. al-Attas., 2018).

6. Implikasi Konseptual

Model integratif ini melahirkan sejumlah implikasi konseptual bagi
pendidikan anak usia dini:

a. Pendidikan kognitif Islam harus berlandaskan tauhid epistemologis,
yaitu pengakuan bahwa sumber pengetahuan tertinggi adalah Allah.

b. Kurikulum PAUD harus memasukkan kegiatan tadabbur tematik, seperti
mengamati ciptaan Allah sambil berdialog reflektif.

c. Asesmen kognitif anak tidak hanya menilai kemampuan berpikir logis, tetapi
juga kemampuan menyadari makna spiritual dari hasil berpikir.

d. Guru perlu dilatih menjadi mu’allim sekaligus murabbi, bukan sekadar
pengajar, agar proses berpikir anak tetap terarah secara moral Suijono, Yuliani
Nurani., 2019).

Integrasi antara al-Qur’an dan psikologi pendidikan menunjukkan bahwa
pengembangan kognitif anak bukan sekadar peningkatan kapasitas intelektual,
tetapi merupakan pembentukan kesadaran transendental melalui akal. Akal yang
dididik dengan nilai Qur’ani akan menghasilkan kecerdasan yang tidak hanya
Kkritis tetapi juga beradab. Dengan demikian, paradigma pendidikan Islam mampu
menjawab kekosongan nilai dalam teori psikologi Barat dengan menghadirkan
dimensi spiritual yang membimbing arah berpikir manusia.

315



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana)

D. KESIMPULAN

Kajian ini menunjukkan bahwa pengembangan kognitif anak dalam perspektif
Islam memiliki dimensi yang lebih luas dibandingkan psikologi pendidikan modern.
Dalam al- Qur’an, akal tidak hanya dipahami sebagai alat berpikir, tetapi sebagai amanah
spiritual yang menghubungkan manusia dengan wahyu dan nilai-nilai ketuhanan.
Pendidikan kognitif dalam Islam bertujuan membentuk manusia yang mampu berpikir
benar (ta‘aqqul), merenung (tafakkur), dan menyimpulkan kebenaran (tadabbur) untuk
mencapai kesadaran iman.

Sementara itu, psikologi pendidikan modern — sebagaimana dirumuskan oleh
Piaget, Vygotsky, dan Bruner — menjelaskan mekanisme dan tahapan berpikir anak
secara ilmiah. Namun, pendekatan ini bersifat sekuler dan empiris, sehingga belum
menyentuh dimensi moral dan spiritual. Integrasi dengan epistemologi Islam
memberikan orientasi baru bahwa proses berpikir anak harus diarahkan pada
ma‘rifatullah (pengenalan terhadap Allah), bukan hanya pada kemampuan logis.

Sintesis dari kedua perspektif menghasilkan model pendidikan kognitif Qur’ani
(Qur’anic Cognitive Development Framework) yang menempatkan tiga pilar utama:

1. Fitrah akal sebagai potensi bawaan;
2. Tadabbur dan refleksi sebagai metode berpikir;
3. Tauhid sebagai orientasi akhir berpikir.

Model ini mengajarkan bahwa berpikir bukan sekadar aktivitas neural, tetapi juga
tindakan moral dan spiritual. Pendidikan anak usia dini dalam Islam harus diarahkan
untuk menumbuhkan akal yang cerdas dan hati yang bersyukur — sebagaimana isyarat
QS. an-Nahl [16]:78 dan QS. Ali ‘Imran [3]:190-191.

Secara teoretis, penelitian ini memperkaya kajian psikologi pendidikan dengan
dimensi teologis; dan secara praktis, memberikan paradigma baru bagi guru PAUD Islam
dalam merancang pembelajaran yang seimbang antara intelektualitas dan spiritualitas.

Berdasarkan temuan konseptual dan empiris, penulis merekomendasikan
beberapa langkah strategis untuk pengembangan pendidikan anak usia dini berbasis
nilai Qur’ani:

1. Bagi Guru dan Pendidik PAUD:

a. Mengintegrasikan ayat-ayat kauniyyah dalam setiap tema pembelajaran agar
anak terbiasa mengaitkan fenomena alam dengan kebesaran Allah.

b. Menggunakan metode tadabbur bermain — misalnya observasi air, tumbuhan,
atau cahaya — yang melatih anak berpikir analitis sekaligus bersyukur.

c. Melakukan pendampingan spiritual (scaffolding Islami) dengan dialog
reflektif, bukan hanya instruksi verbal.

2. Bagi Pengembang Kurikulum:

a. Menyusun kurikulum integratif Qur’ani-kognitif yang menyeimbangkan
antara aspek kognitif, afektif, dan spiritual anak.

b. Menambahkan indikator nilai spiritual kognitif pada instrumen asesmen anak
usia dini, seperti kemampuan mengaitkan pengetahuan dengan rasa syukur
atau kekaguman terhadap ciptaan Allah.

c. Melibatkan ahli tafsir dan psikologi perkembangan anak dalam tim kurikulum
PAUD Islam agar terjadi keselarasan epistemologis antara sains dan wahyu.

3. Bagi Peneliti Selanjutnya:

a. Mengembangkan model empiris pengukuran kecerdasan Qur’ani-kognitif,

yaitu instrumen yang menilai keseimbangan berpikir logis dan reflektif Islami.

316



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana)

b. Melakukan penelitian tindakan kelas (PTK) di lembaga PAUD Islam untuk
menguji efektivitas Qur’anic Cognitive Development Framework dalam
meningkatkan kemampuan berpikir anak.

c. Menggali lebih jauh kontribusi tokoh Islam klasik seperti Ibn Khaldun dan Ibn
Sina terhadap konsep pembelajaran anak untuk memperkaya kerangka
teoretis pendidikan Islam modern.

Dengan demikian, pengembangan kognitif anak dalam Islam bukanlah upaya
sekadar membentuk anak cerdas intelektual, tetapi membina insan yang cerdas spiritual,
beradab, dan bertauhid. Pendidikan Qur’ani menuntun akal agar berfungsi sesuai
fitrahnya — bukan sebagai alat untuk mendominasi alam, melainkan untuk mengenali
tanda-tanda Allah dan menegakkan kemaslahatan manusia.

Paradigma ini sejalan dengan tujuan utama pendidikan Islam yang dirumuskan al-
Attas, yaitu membentuk insan kamil — manusia yang mengetahui tempat segala sesuatu
dan menempatkannya secara benar.

Dengan landasan ini, pendidikan anak usia dini bukan lagi sekadar transfer
pengetahuan, tetapi proses menumbuhkan akal yang bersujud, yakni akal yang berpikir
dalam bimbingan wahyu.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman an-Nahlaw1. (2017). Usul al-Tarbiyah al-Islamiyyah wa Asalibuha fi al-Bayt wa al-Madrasah
wa al-Mujtama‘. Damaskus: Dar al-Fikr.

Al-Attas, S. M. N. (2018). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC. Al-Ghazali. (2019). Ihya’ ‘Ulam al-
Din. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

Al-Razi, Fakhr al-Din. (2018). Mafatih al-Ghayb. Beirut: Dar al-Kutub al-‘[lmiyyah. Berk, L. E. (2021). Child
Development (11th ed.). Boston: Pearson Education.

Bowen, G. A. (2019). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative Research Journal,
9(2), 27-40. https://doi.org/10.3316/QRJ0902027

Braun, V., & Clarke, V. (2019). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in Psychology,
3(2),77-101.

Bruner, J. (2020). Toward a Theory of Instruction. Boston: Harvard University Press. Bungin, B. (2021).
Metodologi Penelitian Sosial dan Ekonomi. Jakarta: Kencana.

Creswell, J. W. (2020). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches (4th
ed.). London: SAGE Publications.

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2020). Handbook of Qualitative Research (5th ed.).

California: SAGE Publications.

Fathurrahman, M. (2021). Integrasi tadabbur ayat kauniyyah dalam pembelajaran sains anak usia dini. As-
Sabiqun, 4(2), 110-123.

Hurlock, E. B. (2019). Child Growth and Development. New York: McGraw-Hill. Ibn Khaldin. (2018). al-
Muqgaddimah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

Ibn Sina. (2016). al-Shifa’: al-Nafs. Kairo: al-Hay’ah al-‘Ammabh li al-Kitab.

Jalaluddin. (2020). Psikologi Agama. Jakarta: Rajawali Pers.

Kemendikbudristek. (2023). Profil Pendidikan Anak Usia Dini Indonesia 2023. Jakarta:
Kemendikbudristek.

Krippendorff, K. (2018). Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. London: SAGE.

Mansur. (2020). Pendidikan Anak Usia Dini dalam Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. Moleong, L. ]. (2021).
Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya. Piaget, ]. (2019). The Psychology of
Intelligence. London: Routledge.

Santrock, J. W. (2019). Child Development (16th ed.). New York: McGraw-Hill.

Siregar, R. (2023). Model cerita Qur’ani dalam stimulasi kognitif anak. Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan
Anak Usia Dini, 7(1), 80-95.

Sofiatun, R. (2022). Metode cerita Islami dalam pengembangan kognitif anak usia dini. An- Nida: Jurnal
Komunikasi Islam, 14(1), 55-68.

Suijono, Y. N. (2019). Konsep Dasar Pendidikan Anak Usia Dini. Jakarta: PT Indeks. Supriyadi, S. (2020).

317



Pengembangan Kognitif Anak Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Psikologi Pendidikan (Hakiem, Juhi, Swandana)

Pembelajaran reflektif Islami dan penguatan kognitif anak. Humanika:
Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial, 12(2), 89-102.

Vygotsky, L. S. (2020). Mind in Society: The Development of Higher Psychological Processes.
Cambridge, MA: Harvard University Press.

Zed, M. (2019). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Rajawali Pers.

318



