NATHIQIYYAH: Jurnal Psikologi Islam elSSN: 2745-4207, pISSN: 2614-7815
Volume 8, Nomor 02, 2025: 240 - 248 DOI: https://doi.org/10.46781/nathigiyyah.v8i2

TAUHID SEBAGAI FONDASI KESEHATAN MENTAL ISLAMI: TINJAUAN
LITERATUR ATAS KRISIS PSIKOLOGIS MODERN

Mohamad Ihsan Kamaluddin?
ihsankamaludin2018@gmail.com
Dadan Firdaus?
dadanfirdaus@uinsgd.ac.id
L2Universitas Islam Sunan Gunung Djati Bandung
JI. A.H. Nasution No. 1054, Cibiru, Kota Bandung, Jawa Barat

Abstract

This study explores the central role of tawhid (Islamic monotheism) as a foundational concept in shaping
Islamic approaches to mental health, particularly in addressing the psychological crisis of the modern era.
Using a qualitative literature review method, the research analyzes classical and contemporary sources in
Islamic theology and psychology to identify the theological, psychological, and therapeutic dimensions of
tawhid. The findings demonstrate that tawhid, as the doctrine of divine oneness, offers more than
metaphysical truth; it provides an existential framework that supports emotional stability, spiritual
resilience, and psychological well-being. The study highlights how the three dimensions of tawhid—
rubtibiyyah (divine lordship), uliihiyyah (divine worship), and asma’ wa sifat (divine names and
attributes)—contribute to reducing anxiety, instilling purpose, and protecting individuals from identity
confusion and spiritual emptiness in the face of social comparison, digital overstimulation, and moral
relativism. Moreover, the research emphasizes the practical implementation of tawhid through education,
da‘wah, and tauhid-based therapy. It calls for a systemic integration of tawhid into modern mental health
strategies for Muslim communities. The study concludes that the internalization of tawhid is not only
essential to religious faith but is also a transformative paradigm for restoring personal peace, meaning, and
collective emotional health in a fragmented world.

Keywords: tawhid; Islamic psychology; mental health; spirituality; therapy

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji peran sentral tauhid sebagai fondasi dalam pendekatan
kesehatan mental Islami, khususnya dalam merespons krisis psikologis yang melanda masyarakat
modern. Dengan menggunakan metode kualitatif berbasis tinjauan pustaka, kajian ini menelusuri
literatur klasik dan kontemporer dalam bidang ilmu tauhid serta psikologi Islam guna mengidentifikasi
kontribusi teologis, psikologis, dan terapeutik dari konsep ketauhidan. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa tauhid, sebagai doktrin keesaan Tuhan, tidak hanya merupakan kebenaran metafisik, tetapi juga
menjadi kerangka eksistensial yang mendukung stabilitas emosi, ketahanan spiritual, serta ketenangan
jiwa. Tiga dimensi utama tauhid—rubtbiyyah, ulthiyyah, dan asma’ wa sifat—terbukti dapat mengurangi
kecemasan, memperkuat orientasi makna hidup, dan melindungi individu dari kekosongan spiritual serta
disorientasi nilai yang marak di era digital. Lebih lanjut, kajian ini menekankan pentingnya implementasi
nilai-nilai tauhid melalui jalur pendidikan, dakwah, dan terapi Islam berbasis tauhid sebagai upaya
sistemik membangun kesehatan mental umat. Penelitian ini menyimpulkan bahwa internalisasi nilai-nilai
tauhid tidak hanya mendasar bagi keimanan seorang Muslim, tetapi juga merupakan paradigma
penyembuhan yang relevan dan transformatif dalam menjawab persoalan psikologis kontemporer secara
personal maupun kolektif.

Kata Kunci: tauhid; psikologi Islam; kesehatan mental; spiritualitas; terapi

240


mailto:ihsankamaludin2018@gmail.com
mailto:dadanfirdaus@uinsgd.ac.id

Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus)

A. PENDAHULUAN

Pendahuluan memberikan informasi kepada pembaca untuk memahamai kajian
spesifik artikel. Eksplorasi latar belakang artikel atau konteks penelitian dan posisikan
artikel

Dalam dua dekade terakhir, isu kesehatan mental telah menjadi topik utama di
berbagai diskusi akademik, keagamaan, dan kebijakan publik. World Health
Organization (WHO) mencatat bahwa depresi dan gangguan kecemasan menjadi
penyebab utama disabilitas global, dan lebih dari 700.000 orang meninggal setiap tahun
akibat bunuh diri (WHO, 2021). Krisis psikologis ini tidak hanya menyerang individu
secara personal, tetapi juga membawa dampak sosial dan ekonomi yang luas. Dalam
konteks umat Islam, fenomena ini menjadi tantangan serius karena tingginya tekanan
hidup, pergeseran nilai spiritual, dan pengaruh budaya modern yang cenderung
menjauh dari nilai-nilai ketuhanan (WHO, 2021).

Di tengah berbagai pendekatan medis dan psikologis konvensional, muncul
kembali kesadaran untuk menggali pendekatan keagamaan sebagai alternatif atau
pelengkap dalam menangani krisis psikologis. Dalam Islam, konsep tauhid — keyakinan
mutlak kepada keesaan Allah — merupakan inti dari keseluruhan ajaran dan praktik
keagamaan. Tauhid bukan hanya dogma teologis, tetapi juga menjadi sumber utama
bagi pembentukan ketenangan batin, kestabilan emosi, dan arah hidup yang bermakna
bagi seorang Muslim (Hassan, 1999).

Seiring berkembangnya psikologi Islam sebagai disiplin keilmuan, banyak kajian
yang menyoroti pentingnya dimensi spiritual dalam proses pemulihan mental. Salah
satu aspek spiritual paling mendasar dalam Islam adalah tauhid. Tauhid dalam
pengertian luas mencakup tiga dimensi: rubiibiyyah (pengakuan atas ketuhanan Allah
sebagai pengatur segala sesuatu), uluhiyyah (penghambaan total kepada Allah), dan
asma“ wa sifat (keyakinan terhadap nama-nama dan sifat-sifat-Nya yang agung) (al-
Fauzan, 2004). Ketiga dimensi ini membentuk kerangka keyakinan dan laku spiritual
yang dapat memberi stabilitas ruhani dan mental bagi individu Muslim.

Krisis psikologis modern ditandai oleh meningkatnya alienasi spiritual, perasaan
tidak bermakna, dan kehilangan arah hidup. Menurut Fromm (1955), manusia modern
hidup dalam kondisi keterasingan eksistensial akibat keterputusan dari nilai-nilai
transenden. Dalam Islam, keterputusan ini secara esensial adalah keterputusan dari
tauhid, yang mengakibatkan ketidakseimbangan dalam jiwa. Ketika manusia kehilangan
kesadaran tentang posisi dirinya sebagai hamba Allah, maka ia mudah terombang-
ambing oleh tekanan sosial, ekonomi, dan emosional. Inilah titik penting di mana tauhid
sebagai pondasi teologis dan eksistensial harus direvitalisasi (Fromm, 1955).

Dalam pendekatan psikologi Islam, konsep tazkiyat an-nafs (penyucian jiwa)
menjadi metode utama untuk mengembalikan ketenangan batin. Tazkiyah tidak
mungkin berhasil tanpa landasan tauhid yang kokoh. Proses ini menekankan
pemurnian niat, pengendalian hawa nafsu, dan penanaman sikap tawakkal dan rida,
yang semuanya bermuara pada pengakuan bahwa hanya Allah yang Maha Mengatur
dan Maha Mengetahui (al-Ghazali, 2002). Pemahaman ini, jika dihayati secara
mendalam, mampu memberikan kekuatan mental dalam menghadapi tekanan hidup,
serta membentuk sikap resilien yang Islami.

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam konsep tauhid sebagai
fondasi spiritual dalam membangun kesehatan mental umat Islam melalui studi
literatur. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode literature
review terhadap karya-karya klasik dan kontemporer yang mengulas keterkaitan
antara tauhid dan kestabilan psikologis. Kajian ini penting untuk mengisi kekosongan

241



Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus)

dalam literatur psikologi modern yang kerap mengabaikan dimensi spiritual atau
memisahkannya dari pendekatan ilmiah. Dalam konteks masyarakat Muslim,
pendekatan sekuler semacam ini tidak cukup memadai untuk menjawab Kkrisis
psikologis yang kian kompleks.

Beberapa studi sebelumnya telah mengisyaratkan peran penting spiritualitas
dalam kesehatan mental. Larson et al. (1992) menyebut bahwa individu yang memiliki
orientasi spiritual cenderung memiliki ketahanan mental yang lebih tinggi. Dalam
konteks Islam, Azhar & Varma (1995) mengungkap bahwa keyakinan religius pada
orang Muslim memiliki dampak signifikan terhadap pemulihan dari gangguan depresi
dan kecemasan. Namun, sebagian besar studi tersebut belum secara khusus menelaah
tauhid sebagai variabel sentral, melainkan hanya menyentuh aspek umum religiositas.
Oleh karena itu, kajian ini berupaya menempatkan tauhid sebagai pusat kajian spiritual
[slam dalam relasinya dengan kesehatan mental.

Penelitian ini juga penting dalam konteks meningkatnya kecenderungan ateisme,
agnostisisme, dan spiritualisme semu di kalangan generasi muda Muslim yang
mengalami kekosongan makna dalam kehidupan modern. Fenomena ini muncul akibat
terpaan ideologi sekuler dan konsumerisme yang menjauhkan manusia dari Tuhan.
Dalam hal ini, tauhid bukan hanya menjadi jawaban teologis, tetapi juga solusi
psikologis yang memberi arah hidup, rasa aman, dan makna eksistensial (Nasr, 2003).
Penguatan tauhid dapat menjadi gerakan kultural sekaligus terapi spiritual dalam
menjawab tantangan zaman.

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menawarkan telaah teoretis, tetapi
juga menghadirkan sumbangsih praktis bagi pengembangan terapi psikologi Islam yang
berbasis tauhid. Di era di mana manusia semakin rapuh secara psikologis dan spiritual,
penguatan kembali ajaran tauhid secara komprehensif menjadi kebutuhan mendesak
untuk menjaga kesehatan mental umat Islam, baik secara individu maupun kolektif.
Harapannya, hasil penelitian ini dapat memperkaya diskursus akademik sekaligus
menjadi rujukan praktis dalam pengembangan pendekatan kesehatan mental Islami.

B. METODE PENELITIAN

Metodologi yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi pustaka (library
research) yang bersifat kualitatif, dengan pendekatan eksploratif-deskriptif. Data
dikumpulkan dari literatur primer berupa kitab-kitab klasik, karya ulama kontemporer,
serta jurnal-jurnal ilmiah relevan yang diterbitkan dalam sepuluh tahun terakhir.
Analisis dilakukan dengan menelaah pemikiran-pemikiran mengenai tauhid dan
keterkaitannya dengan dimensi kejiwaan dalam Islam. Validitas data dijaga dengan
memilih sumber-sumber yang kredibel dan representatif dari berbagai mazhab dan
pendekatan pemikiran dalam Islam.

C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

Tauhid, secara bahasa berarti mengesakan, dan secara istilah dimaknai sebagai
pengakuan dan keyakinan bahwa hanya Allah yang Maha Esa, tidak ada sekutu bagi-Nya
dalam rububiyyah, uluhiyyah, maupun asma’ wa sifat-Nya. Dalam Islam, tauhid bukan
sekadar doktrin teologis, melainkan menjadi kerangka utama dalam melihat realitas,
menjalani kehidupan, dan merespon setiap kondisi psikologis manusia. Pandangan ini
ditegaskan oleh al-Faruqi (1982) yang menyebut tauhid sebagai the worldview of Islam,
yaitu paradigma utama dalam memahami eksistensi diri dan dunia (al-Farugqi, 1982).

Secara psikologis, manusia yang memiliki keyakinan tauhid yang kuat akan
merasa bahwa seluruh aspek hidupnya berada dalam kendali Allah. Keyakinan ini

242



Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus)

menciptakan perasaan aman, optimisme, dan ketenangan dalam menghadapi situasi
sulit. Dalam pandangan Viktor Frankl, makna hidup adalah kunci utama keberfungsian
psikologis seseorang, dan dalam konteks Islam, tauhid menjadi sumber makna tertinggi
karena menautkan eksistensi manusia pada Allah, Zat yang Absolut dan Kekal (Frankl,
1985).

Tauhid juga mendorong kesadaran spiritual bahwa segala peristiwa duniawi
memiliki hikmah ilahi, bahkan penderitaan sekalipun. Hal ini memperkuat ketahanan
psikologis (resiliensi) karena individu tidak hanya melihat tekanan sebagai beban,
tetapi sebagai ujian keimanan yang bernilai ibadah. Studi yang dilakukan oleh Aflakseir
& Coleman (2009) menunjukkan bahwa Muslim yang memiliki tingkat religiositas tinggi
menunjukkan gejala stres yang lebih rendah dan memiliki koping spiritual yang lebih
adaptif (Aflakseir & Coleman, 2009).

Dimensi Tauhid dan Relevansinya terhadap Kesehatan Mental

Konsep tauhid dalam Islam terbagi menjadi tiga dimensi utama: tauhid
rububiyyah, ulithiyyah, dan asma’ wa sifat. Masing-masing dimensi ini memiliki
kontribusi spesifik terhadap pembentukan keseimbangan jiwa dan ketenangan batin.

Pertama, tauhid rubiibiyyah merujuk pada keyakinan bahwa Allah adalah satu-
satunya pencipta, pengatur, dan penguasa alam semesta. Keyakinan ini memberikan
landasan psikologis yang kokoh bahwa hidup ini tidak berlangsung secara kebetulan,
melainkan dalam kendali dan rencana ilahi. Seseorang yang meyakini rubiibiyyah tidak
akan mudah panik dalam menghadapi musibah atau kegagalan, karena ia percaya pada
gada dan gadar Allah. Ini tercermin dalam firman Allah: "Tidak ada suatu musibah pun
yang menimpa seseorang kecuali dengan izin Allah; dan barangsiapa yang beriman
kepada Allah, niscaya Dia akan memberi petunjuk kepada hatinya.” (QS. At-Taghabun:
11).

Kedua, tauhid ulithiyyah menekankan pentingnya pengabdian total hanya kepada
Allah. Dalam konteks kesehatan mental, ini berarti individu tidak menggantungkan
kebahagiaan dan ketenangan pada makhluk atau materi duniawi, melainkan pada
hubungan eksklusifnya dengan Allah. Hal ini membebaskan individu dari
ketergantungan psikologis pada validasi sosial, harta, atau status, yang sering menjadi
sumber kecemasan dalam masyarakat modern. Ketika seseorang menjadikan Allah
sebagai satu-satunya tempat bergantung, ia tidak akan mudah goyah oleh perubahan
keadaan dunia (Rahman, 2009).

Ketiga, tauhid asma’ wa sifat memperkuat hubungan emosional antara manusia
dan Allah melalui penghayatan terhadap nama-nama dan sifat-Nya yang indah, seperti
Ar-Rahman (Maha Pengasih), Al-Wadiid (Maha Mengasihi), As-Sami‘ (Maha Mendengar),
dan sebagainya. Aspek ini sangat penting dalam terapi psikologi Islam karena dapat
menjadi dasar pembentukan citra Allah (God image) yang positif. Citra Allah yang
penuh kasih dan pengampun dapat menumbuhkan rasa aman, pengharapan, dan
motivasi untuk sembuh dalam diri pasien yang mengalami gangguan mental
(Pargament, 2007).

Tauhid dalam Praktik Tazkiyat an-Nafs dan Pemulihan Jiwa

Konsep tazkiyat an-nafs merupakan bagian integral dari spiritualitas Islam yang
bertujuan untuk membersihkan jiwa dari penyakit batin, seperti iri, dengki, marah
berlebihan, cinta dunia, dan ketergantungan pada selain Allah. Dalam praktik tazkiyah,
tauhid menjadi poros utama karena seluruh proses penyucian jiwa diarahkan untuk
menegakkan keesaan Allah dalam kehidupan batin dan perilaku manusia. Sebagaimana

243



Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus)

disebut oleh Ibn Qayyim al-Jawziyyah, “Tauhid adalah kehidupan hati dan ruh; tiada
kehidupan hakiki bagi manusia tanpa tauhid.” (Ibn Qayyim, 1998).

Tazkiyah tidak hanya berdampak secara spiritual, tetapi juga memiliki dampak
psikologis yang kuat. Proses muhasabah (introspeksi diri), tafakkur (refleksi),
muraqabah (menyadari pengawasan Allah), dan tawakkal (berserah diri) dapat
menumbuhkan ketenangan jiwa yang berkelanjutan. Dalam terapi Islam kontemporer,
pendekatan ini telah diintegrasikan dalam Islamic-based psychotherapy, yang
menunjukkan efektivitas dalam menangani depresi dan gangguan kecemasan,
khususnya di negara-negara mayoritas Muslim (Amer & Jalal, 2012).

Tauhid dalam Menjawab Krisis Psikologis Generasi Modern

Generasi modern, khususnya generasi milenial dan Gen Z, hidup dalam realitas
yang sangat berbeda dibanding generasi sebelumnya. Mereka tumbuh dalam
masyarakat yang serba cepat, kompetitif, hiper-terkoneksi, namun sekaligus penuh
tekanan. Era digital menghadirkan peluang informasi tanpa batas, namun juga
menimbulkan kelelahan mental, overstimulation, dan krisis eksistensial yang dalam.
Studi Pew Research Center (2020) menyebutkan bahwa generasi Z adalah generasi
yang paling cemas, terisolasi, dan mengalami gangguan mental dibanding generasi
sebelumnya (Pew Research, 2020).

Di sinilah relevansi tauhid diuji. Ketika individu merasa cemas karena kehilangan
arah hidup atau terjebak dalam perbandingan sosial yang tak berkesudahan di media
sosial, konsep tauhid menawarkan keteguhan makna dan arah eksistensial yang jelas.
Tauhid mengajarkan bahwa nilai diri manusia tidak ditentukan oleh opini publik, like,
atau validasi eksternal, tetapi oleh hubungan vertikalnya dengan Allah. Maka, seseorang
yang hidup dengan tauhid akan merdeka secara psikologis dari tekanan sosial dan
mampu menjalani hidup dengan tenang dan terarah.

Krisis yang melanda generasi modern sesungguhnya adalah krisis makna. Hal ini
sejalan dengan konsep existential vacuum dari Frankl, yakni kekosongan makna hidup
yang menyebabkan penderitaan psikologis berkepanjangan. Dalam Islam, tauhid
berfungsi menutup kekosongan tersebut dengan mengembalikan manusia pada
fitrahnya: sebagai hamba Allah dan khalifah di bumi. Dua identitas ini membentuk
struktur mental yang stabil dan produktif, karena memberi arah hidup yang jelas dan
misi yang luhur (Al-Attas, 1995).

Digitalisasi dan Disintegrasi Ruhani: Tantangan Baru Bagi Tauhid

Teknologi digital telah menjadi pedang bermata dua dalam konteks kesehatan
mental. Di satu sisi, ia memberi kemudahan akses pengetahuan, terapi daring, dan
komunitas dukungan; di sisi lain, ia memfasilitasi budaya instan, kecanduan dopamin,
dan hilangnya keheningan spiritual. Dalam Islam, keheningan (khulwah) adalah elemen
penting dalam tazkiyat an-nafs dan kontemplasi tauhid. Ketika waktu manusia
sepenuhnya tersita oleh notifikasi, scrolling, dan hiburan digital, maka ruang batin
untuk menghayati tauhid menjadi tertutup.

Tauhid, dalam kondisi seperti ini, bukan hanya doktrin, tetapi harus menjadi
sistem nilai yang aktif mengatur bagaimana manusia menggunakan waktu, perhatian,
dan pikirannya. Dalam konteks ini, murdqabah—kesadaran akan pengawasan Allah—
adalah aspek penting dari tauhid yang dapat menjadi filter terhadap konten digital yang
tidak sehat secara spiritual dan psikologis. Penguatan tauhid dalam era digital bukan
berarti menolak teknologi, tetapi mengarahkan penggunaannya agar tetap bernilai
ibadah dan tidak merusak kesehatan mental (Siddiqui, 2017).

244



Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus)

Selain itu, paparan konten yang merusak nilai akidah seperti narasi ateisme,
nihilisme, dan spiritualitas palsu banyak dijumpai dalam media digital. Tauhid menjadi
benteng epistemologis dan spiritual untuk menangkal pengaruh tersebut. Dalam tradisi
Islam, pencarian kebenaran yang tidak berdasarkan tauhid berisiko membawa pada
kesesatan berpikir (zaygh al-qalb). Maka, pendidikan tauhid yang kontekstual dan
menyentuh sisi psikologis menjadi sangat penting di era ini (Kamali, 2010).

Aplikasi Tauhid dalam Praktik Terapi dan Psikologi Islami

Tauhid memiliki implikasi langsung dalam pengembangan metode terapi Islam
modern. Terapi berbasis tauhid, atau tauhidi-based therapy, merupakan pendekatan
psikoterapi yang tidak hanya menargetkan penyembuhan gejala, tetapi juga
menyelaraskan kembali relasi spiritual individu dengan Tuhannya. Pendekatan ini
mulai berkembang di sejumlah negara dengan populasi Muslim, seperti Malaysia,
Indonesia, Turki, dan Pakistan.

Dalam praktiknya, terapi tauhid memuat tiga tahap utama: (1) penguatan aqidah,
yakni membantu pasien mengidentifikasi penyimpangan persepsi terhadap takdir,
musibah, dan nilai hidup; (2) pembersihan jiwa dari unsur syirik batin seperti rasa
putus asa, cinta dunia berlebihan, dan Kketergantungan pada makhluk; serta (3)
penyelarasan makna hidup, yaitu membimbing individu memahami tujuan hidupnya
sesuai dengan ajaran tauhid.

Misalnya, dalam terapi depresi, pasien sering merasa tidak berdaya dan
kehilangan harapan. Dalam perspektif tauhid, keputusasaan adalah bentuk lemahnya
keyakinan terhadap rahmat Allah, sebagaimana disebut dalam QS. Az-Zumar: 53,
“langanlah kamu berputus asa dari rahmat Allah. Sesungguhnya Allah mengampuni
segala dosa.” Terapi tauhid akan mengarahkan pasien untuk menanamkan kembali nilai
harapan (raja’) dan takut (khawf) secara seimbang, sehingga terbentuk jiwa yang stabil
dan tidak ekstrem dalam menilai keadaan (Badri, 2000).

Studi empiris oleh Keshavarzi & Haque (2013) menunjukkan bahwa integrasi
nilai tauhid dalam psikoterapi menghasilkan perbaikan signifikan pada pasien Muslim
yang mengalami kecemasan, terutama ketika pasien dibimbing untuk menginternalisasi
makna hidup berbasis tauhid. Hal ini menegaskan bahwa tauhid bukan sekadar konsep
teologis, melainkan memiliki daya terapeutik yang kuat secara klinis dan eksistensial
(Keshavarzi & Haque, 2013).

Di Indonesia sendiri, terapi Islami mulai diterapkan di berbagai klinik dan
konseling keislaman. Pendekatan dzikir terstruktur, refleksi tauhid, dan konseling
ruhiyah telah digunakan dalam berbagai program pemulihan psikologis. Namun,
tantangan utama adalah bagaimana menjadikan konsep tauhid sebagai pusat dari
seluruh proses penyembuhan, bukan hanya pelengkap spiritual. Oleh karena itu,
diperlukan pengembangan modul terapi berbasis tauhid yang sistematis dan dapat
digunakan oleh konselor maupun tenaga kesehatan mental Muslim.

Integrasi Tauhid dalam Sistem Pendidikan dan Kesehatan Mental Umat

Pemahaman dan pengamalan tauhid tidak dapat dibentuk secara instan,
melainkan harus melalui proses pendidikan yang berkesinambungan. Oleh karena itu,
integrasi nilai-nilai tauhid ke dalam sistem pendidikan menjadi langkah strategis dalam
menanamkan ketahanan psikologis umat sejak dini. Sistem pendidikan Islam, baik
formal maupun nonformal, perlu memprioritaskan pembinaan akidah sebagai landasan
utama dari seluruh proses pembelajaran.

245



Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus)

Sayangnya, dalam praktiknya, pembelajaran tauhid sering kali bersifat kognitif-
formalistik dan terputus dari kehidupan nyata. Tauhid diajarkan sebagai teori abstrak
tanpa menyentuh aspek emosional dan psikologis peserta didik. Padahal, ketika tauhid
dipahami sebagai hubungan personal dengan Allah yang Maha Pengasih dan Maha
Peduli, maka ia menjadi sumber kekuatan jiwa yang dapat membimbing generasi muda
menghadapi tantangan hidup (Abu-Raiya & Pargament, 2011). Oleh sebab itu, penting
untuk merancang kurikulum pendidikan akidah yang menyatu dengan pendidikan
karakter dan kesehatan mental.

Di tingkat perguruan tinggi, khususnya pada program studi keislaman dan
psikologi, sudah saatnya dilakukan revitalisasi pendekatan integratif antara ilmu tauhid
dan psikologi modern. Mahasiswa harus diperkenalkan pada pendekatan-pendekatan
kontemporer dalam memahami tauhid sebagai kerangka berpikir yang aplikatif dalam
praktik klinis. Upaya ini dapat menghasilkan calon-calon terapis Muslim yang mampu
memberikan layanan berbasis nilai Islam secara utuh dan profesional.

Peran Dakwah dan Komunitas dalam Menanamkan Kesadaran Tauhid

Selain institusi pendidikan, dakwah memiliki peran penting dalam membangun
kesadaran tauhid yang relevan dengan kebutuhan psikologis umat. Dakwah
konvensional yang bersifat verbalistik dan normatif perlu dikembangkan menjadi
dakwah transformatif, yang mampu menyentuh dimensi emosional dan spiritual
masyarakat. Dai dan ustaz harus diberi pelatihan agar mampu menjelaskan tauhid
dalam kaitannya dengan kesehatan mental, ketenangan batin, dan cara menghadapi
stres.

Banyak komunitas dakwah kreatif yang telah berhasil menjembatani kebutuhan
spiritual dan psikologis umat melalui forum healing Islami, kajian ruhiyah, dan
konseling berbasis Al-Qur’an dan Hadis. Komunitas seperti ini dapat menjadi alternatif
layanan kesehatan mental yang murah, mudah diakses, dan diterima secara kultural.
Tauhid menjadi poros utama dalam kegiatan tersebut, di mana peserta diajak untuk
merenungi kembali kehadiran Allah dalam setiap aspek kehidupan, termasuk dalam
penderitaan.

Konsep majlis dzikir, halagah tauhid, dan rugyah syar’iyyah juga berkontribusi
dalam membangun atmosfer spiritual yang kondusif bagi pemulihan kejiwaan. Praktik-
praktik ini, jika didasarkan pada pemahaman tauhid yang lurus dan tidak berlebihan,
dapat memberikan efek psikoterapeutik yang signifikan. Namun demikian, penting
untuk menjaga agar praktik keagamaan ini tidak melenceng menjadi fatalistik, irasional,
atau menyimpang dari prinsip ilmiah dan syariat Islam (Haque & Keshavarzi, 2014).

Penguatan Tauhid sebagai Gerakan Sosial Kesehatan Mental

Krisis psikologis yang melanda umat Islam saat ini tidak dapat diselesaikan
hanya dengan pendekatan medis atau edukatif semata. Diperlukan gerakan sosial yang
menempatkan tauhid sebagai pilar pemulihan kolektif. Tauhid tidak hanya
menyembuhkan individu, tetapi juga membentuk solidaritas spiritual dalam komunitas
Muslim. Ketika umat berbagi visi tauhid yang sama—yaitu keyakinan bahwa segala
sesuatu berasal dan kembali kepada Allah—maka mereka akan lebih empatik, sabar,
dan siap saling menopang dalam ujian kehidupan.

Gerakan sosial ini dapat dimulai dari keluarga, sebagai madrasah pertama. Orang
tua yang menerapkan nilai tauhid dalam kehidupan sehari-hari akan menciptakan
atmosfer rumah yang menenangkan dan menumbuhkan kepercayaan diri anak. Di
tingkat masyarakat, masjid dan lembaga zakat dapat berfungsi sebagai pusat layanan

246



Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus)

spiritual dan psikologis berbasis tauhid. Layanan seperti konseling tauhidiyah,
pendampingan keluarga, hingga pelatihan resilien ruhiyah dapat dirancang oleh LSM
dan lembaga dakwah untuk menjawab tantangan kontemporer.

Dalam skala yang lebih luas, negara dapat berperan dengan mendorong integrasi
pendekatan spiritual Islami dalam kebijakan kesehatan mental nasional. Misalnya,
dengan menghadirkan program penyuluhan berbasis nilai-nilai tauhid di pusat
kesehatan, rumah sakit jiwa, dan sekolah. Dukungan kebijakan ini sangat penting agar
pendekatan tauhid tidak hanya menjadi alternatif, tetapi juga diakui sebagai bagian dari
sistem kesehatan mental nasional yang holistik.

Masa Depan Terapi Berbasis Tauhid: Tantangan dan Peluang

Pengembangan terapi berbasis tauhid memiliki prospek yang sangat luas, namun
juga menghadapi berbagai tantangan. Salah satu tantangan utama adalah keterbatasan
literatur ilmiah yang mendalam dan sistematis mengenai korelasi langsung antara
tauhid dan pemulihan psikologis. Oleh karena itu, penelitian lebih lanjut dalam bidang
ini sangat dibutuhkan, terutama penelitian empiris yang melibatkan uji coba klinis dan
pengukuran psikologis yang valid.

Selain itu, diperlukan pelatihan dan sertifikasi khusus bagi para konselor dan
psikolog Muslim yang ingin menggunakan pendekatan berbasis tauhid. Mereka harus
memiliki kompetensi dalam ilmu keislaman, khususnya akidah dan tasawuf, serta
pemahaman psikologi modern. Kolaborasi antara ulama, akademisi, dan praktisi
kesehatan mental menjadi kunci utama dalam membangun ekosistem terapi tauhid
yang kuat.

Meskipun demikian, peluangnya sangat besar. Semakin banyak masyarakat
Muslim yang menyadari pentingnya pendekatan spiritual dalam penyembuhan jiwa.
Ditambah dengan kebutuhan akan pendekatan yang sesuai nilai-nilai Islam, maka terapi
berbasis tauhid berpotensi berkembang menjadi arus utama dalam dunia psikologi
[slam. Di masa depan, bisa dibayangkan hadirnya pusat-pusat rehabilitasi ruhani yang
memadukan teknologi digital dengan pendekatan spiritual berbasis tauhid—misalnya
melalui aplikasi mobile healing Islami, forum dzikir virtual, atau konseling online
berbasis Al-Qur’an.

D. KESIMPULAN

Berdasarkan hasil telaah literatur yang komprehensif, dapat disimpulkan bahwa
konsep tauhid dalam Islam memiliki peran yang sangat sentral dan fundamental dalam
membentuk ketahanan psikologis dan kesehatan mental umat Muslim, terutama di
tengah krisis psikologis modern yang ditandai dengan meningkatnya kecemasan, stres
eksistensial, dan kehilangan makna hidup. Tauhid bukan sekadar dogma teologis, tetapi
merupakan struktur eksistensial yang mengatur cara pandang, sikap, dan respons
individu terhadap dinamika hidup. Tiga dimensi tauhid—rubiubiyyah, ulthiyyah, dan
asma’ wa sifat—secara langsung dan tidak langsung memengaruhi kestabilan jiwa,
ketenangan batin, serta pembentukan resilien spiritual. Tauhid rubiibiyyah memberi
kesadaran bahwa segala sesuatu berjalan dalam kehendak dan pengaturan Allah,
sehingga menciptakan ketenangan dan penerimaan yang sehat terhadap takdir. Tauhid
ulihiyyah menanamkan orientasi hidup hanya kepada Allah, yang membebaskan
manusia dari ketergantungan emosional pada makhluk dan dunia. Sementara tauhid
asma’ wa sifat memperkuat hubungan emosional yang positif dengan Tuhan yang Maha
Pengasih dan Maha Mengetahui, sehingga membangun citra Tuhan yang memberi rasa
aman dan optimisme dalam diri seseorang. Dalam kerangka tazkiyat an-nafs, tauhid

247



Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus)

menjadi fondasi proses penyucian diri yang berdampak pada ketenangan dan
kestabilan psikologis. Pemahaman ini menjadi sangat relevan di era digital dan modern
yang cenderung mengikis nilai-nilai spiritual, karena tauhid mampu mengarahkan
manusia untuk menemukan makna, arah, dan pegangan hidup yang kokoh.

Lebih jauh, temuan penelitian menunjukkan bahwa tauhid tidak hanya memiliki
kekuatan personal, tetapi juga sosial dan struktural. Tauhid dapat diintegrasikan dalam
sistem pendidikan sebagai pilar pembinaan karakter dan kesehatan mental anak sejak
usia dini, serta diimplementasikan dalam praktik dakwah yang kontekstual dan
transformatif. Dalam praktik terapi, pendekatan berbasis tauhid telah terbukti efektif
dalam membantu pasien Muslim mengatasi gangguan psikologis seperti depresi dan
kecemasan, karena ia menyentuh aspek paling dalam dari manusia: relasi spiritual
dengan Tuhan. Dengan demikian, terapi tauhidiyah bukan hanya menjadi alternatif
spiritual, tetapi juga intervensi psikologis yang ilmiah dan aplikatif. Oleh karena itu,
diperlukan pengembangan kurikulum, pelatihan profesional, serta kebijakan yang
mendukung pendekatan ini agar dapat diadopsi secara luas dan sistematis. Ke depan,
penguatan tauhid sebagai bagian dari gerakan kesehatan mental Islami merupakan
keniscayaan yang tidak hanya menjawab kebutuhan umat secara spiritual, tetapi juga
secara psikososial, eksistensial, dan kultural. Tauhid harus dihadirkan sebagai solusi
hidup yang nyata: yang menyentuh hati, menyembuhkan luka batin, dan membentuk
jiwa-jiwa yang teguh dalam menghadapi dunia yang rapuh.

DAFTAR PUSTAKA

Abu-Raiya, H., & Pargament, K. I. (2011). Empirically based psychology of Islam: Summary and
critique of the literature. Mental Health, Religion & Culture, 14(2), 93-115.

Aflakseir, A, & Coleman, P. G. (2009). Initial development of a general religious coping scale for
Muslims. Journal of Muslim Mental Health, 4(2), 123-136.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An Exposition of the
Fundamental Elements of the Worldview of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC, 1995.

al-Faruqi, Ismail Raji. AI-Tawhid: Its Implications for Thought and Life. Herndon: International
Institute of Islamic Thought, 1982.

al-Fauzan, Shalih ibn Fauzan. Syarah Kitab at-Tauhid. Jakarta: Darul Haq, 2004.

al-Ghazali, Abu Hamid. Thya’ Ulumuddin, ed. H. Zainuddin. Beirut: Dar Ihya’ Turath, 2002.

Amer, M. M,, & Jalal, B. (2012). Psychotherapy from an Islamic Perspective. In: Ahmed, S. & Amer, M.
(eds). Counseling Muslims: Handbook of Mental Health Issues and Interventions. New York: Routledge.

Azhar, M. Z.,, & Varma, S. L. (1995). Religious psychotherapy in anxiety disorder patients. Acta
Psychiatrica Scandinavica, 91(4), 233-235.

Badri, Malik. Contemplation: An Islamic Psychospiritual Study. Herndon: International Institute of
Islamic Thought, 2000.

Frankl, Viktor E. Man’s Search for Meaning. New York: Washington Square Press, 1985.

Fromm, Erich. The Sane Society. New York: Rinehart, 1955.

Haque, A., & Keshavarzi, H. (2014). Integrating Islamic Traditions in Modern Psychology: Research
Trends in Muslim Mental Health. Journal of Muslim Mental Health, 8(1), 21-39.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. Madarij al-Salikin. Beirut: Dar al-Fikr, 1998.

Kamali, Mohammad Hashim. Moderation and Balance in Islam: The Qur’anic Principle of Wasatiyyah.
Kuala Lumpur: IAIS Malaysia, 2010.

Keshavarzi, H., & Haque, A. (2013). Outlining a Psychotherapy Model for Enhancing Muslim Mental
Health Within an Islamic Context. International Journal for the Psychology of Religion, 23(3), 230-249.

Nasr, Seyyed Hossein. The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity. New York: HarperOne, 2003.

Pargament, Kenneth 1. Spiritually Integrated Psychotherapy: Understanding and Addressing the Sacred.
New York: Guilford Press, 2007.

Pew Research Center. (2020). Most U.S. Teens See Anxiety and Depression as a Major Problem.

Retrieved from https://www.pewresearch.org

Rahman, Fazlur. Major Themes of the Qur'an. Chicago: University of Chicago Press, 2009.

248



