
NATHIQIYYAH: Jurnal Psikologi Islam     eISSN: 2745-4207, pISSN: 2614-7815 

Volume 8, Nomor 02, 2025: 240 - 248     DOI: https://doi.org/10.46781/nathiqiyyah.v8i2 

 

240 
 

TAUHID SEBAGAI FONDASI KESEHATAN MENTAL ISLAMI: TINJAUAN 
LITERATUR ATAS KRISIS PSIKOLOGIS MODERN 

 
Mohamad Ihsan Kamaluddin1 

ihsankamaludin2018@gmail.com 
Dadan Firdaus2 

dadanfirdaus@uinsgd.ac.id 

1,2Universitas Islam Sunan Gunung Djati Bandung 
Jl. A.H. Nasution No. 105A, Cibiru, Kota Bandung, Jawa Barat 

 

 
Abstract 

 
This study explores the central role of tawḥīd (Islamic monotheism) as a foundational concept in shaping 
Islamic approaches to mental health, particularly in addressing the psychological crisis of the modern era. 
Using a qualitative literature review method, the research analyzes classical and contemporary sources in 
Islamic theology and psychology to identify the theological, psychological, and therapeutic dimensions of 
tawḥīd. The findings demonstrate that tawḥīd, as the doctrine of divine oneness, offers more than 
metaphysical truth; it provides an existential framework that supports emotional stability, spiritual 
resilience, and psychological well-being. The study highlights how the three dimensions of tawḥīd—
rubūbiyyah (divine lordship), ulūhiyyah (divine worship), and asmāʾ wa ṣifāt (divine names and 
attributes)—contribute to reducing anxiety, instilling purpose, and protecting individuals from identity 
confusion and spiritual emptiness in the face of social comparison, digital overstimulation, and moral 
relativism. Moreover, the research emphasizes the practical implementation of tawḥīd through education, 
daʿwah, and tauhīd-based therapy. It calls for a systemic integration of tawḥīd into modern mental health 
strategies for Muslim communities. The study concludes that the internalization of tawḥīd is not only 
essential to religious faith but is also a transformative paradigm for restoring personal peace, meaning, and 
collective emotional health in a fragmented world. 

 
Keywords: tawḥīd; Islamic psychology; mental health; spirituality; therapy  

 
Abstrak 

 
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji peran sentral tauhid sebagai fondasi dalam pendekatan 
kesehatan mental Islami, khususnya dalam merespons krisis psikologis yang melanda masyarakat 
modern. Dengan menggunakan metode kualitatif berbasis tinjauan pustaka, kajian ini menelusuri 
literatur klasik dan kontemporer dalam bidang ilmu tauhid serta psikologi Islam guna mengidentifikasi 
kontribusi teologis, psikologis, dan terapeutik dari konsep ketauhidan. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa tauhid, sebagai doktrin keesaan Tuhan, tidak hanya merupakan kebenaran metafisik, tetapi juga 
menjadi kerangka eksistensial yang mendukung stabilitas emosi, ketahanan spiritual, serta ketenangan 
jiwa. Tiga dimensi utama tauhid—rubūbiyyah, ulūhiyyah, dan asmāʾ wa ṣifāt—terbukti dapat mengurangi 
kecemasan, memperkuat orientasi makna hidup, dan melindungi individu dari kekosongan spiritual serta 
disorientasi nilai yang marak di era digital. Lebih lanjut, kajian ini menekankan pentingnya implementasi 
nilai-nilai tauhid melalui jalur pendidikan, dakwah, dan terapi Islam berbasis tauhid sebagai upaya 
sistemik membangun kesehatan mental umat. Penelitian ini menyimpulkan bahwa internalisasi nilai-nilai 
tauhid tidak hanya mendasar bagi keimanan seorang Muslim, tetapi juga merupakan paradigma 
penyembuhan yang relevan dan transformatif dalam menjawab persoalan psikologis kontemporer secara 
personal maupun kolektif. 
 
Kata Kunci: tauhid; psikologi Islam; kesehatan mental; spiritualitas; terapi 
  

mailto:ihsankamaludin2018@gmail.com
mailto:dadanfirdaus@uinsgd.ac.id


Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus) 

241 
 

A. PENDAHULUAN  
Pendahuluan memberikan informasi kepada pembaca untuk memahamai kajian 

spesifik artikel. Eksplorasi latar belakang artikel atau konteks penelitian dan posisikan 
artikel 

Dalam dua dekade terakhir, isu kesehatan mental telah menjadi topik utama di 
berbagai diskusi akademik, keagamaan, dan kebijakan publik. World Health 
Organization (WHO) mencatat bahwa depresi dan gangguan kecemasan menjadi 
penyebab utama disabilitas global, dan lebih dari 700.000 orang meninggal setiap tahun 
akibat bunuh diri (WHO, 2021). Krisis psikologis ini tidak hanya menyerang individu 
secara personal, tetapi juga membawa dampak sosial dan ekonomi yang luas. Dalam 
konteks umat Islam, fenomena ini menjadi tantangan serius karena tingginya tekanan 
hidup, pergeseran nilai spiritual, dan pengaruh budaya modern yang cenderung 
menjauh dari nilai-nilai ketuhanan (WHO, 2021). 

Di tengah berbagai pendekatan medis dan psikologis konvensional, muncul 
kembali kesadaran untuk menggali pendekatan keagamaan sebagai alternatif atau 
pelengkap dalam menangani krisis psikologis. Dalam Islam, konsep tauhid — keyakinan 
mutlak kepada keesaan Allah — merupakan inti dari keseluruhan ajaran dan praktik 
keagamaan. Tauhid bukan hanya dogma teologis, tetapi juga menjadi sumber utama 
bagi pembentukan ketenangan batin, kestabilan emosi, dan arah hidup yang bermakna 
bagi seorang Muslim (Hassan, 1999). 

Seiring berkembangnya psikologi Islam sebagai disiplin keilmuan, banyak kajian 
yang menyoroti pentingnya dimensi spiritual dalam proses pemulihan mental. Salah 
satu aspek spiritual paling mendasar dalam Islam adalah tauhid. Tauhid dalam 
pengertian luas mencakup tiga dimensi: rubūbiyyah (pengakuan atas ketuhanan Allah 
sebagai pengatur segala sesuatu), ulūhiyyah (penghambaan total kepada Allah), dan 
asmāʿ wa ṣifāt (keyakinan terhadap nama-nama dan sifat-sifat-Nya yang agung) (al-
Fauzan, 2004). Ketiga dimensi ini membentuk kerangka keyakinan dan laku spiritual 
yang dapat memberi stabilitas ruhani dan mental bagi individu Muslim. 

Krisis psikologis modern ditandai oleh meningkatnya alienasi spiritual, perasaan 
tidak bermakna, dan kehilangan arah hidup. Menurut Fromm (1955), manusia modern 
hidup dalam kondisi keterasingan eksistensial akibat keterputusan dari nilai-nilai 
transenden. Dalam Islam, keterputusan ini secara esensial adalah keterputusan dari 
tauhid, yang mengakibatkan ketidakseimbangan dalam jiwa. Ketika manusia kehilangan 
kesadaran tentang posisi dirinya sebagai hamba Allah, maka ia mudah terombang-
ambing oleh tekanan sosial, ekonomi, dan emosional. Inilah titik penting di mana tauhid 
sebagai pondasi teologis dan eksistensial harus direvitalisasi (Fromm, 1955). 

Dalam pendekatan psikologi Islam, konsep tazkiyat an-nafs (penyucian jiwa) 
menjadi metode utama untuk mengembalikan ketenangan batin. Tazkiyah tidak 
mungkin berhasil tanpa landasan tauhid yang kokoh. Proses ini menekankan 
pemurnian niat, pengendalian hawa nafsu, dan penanaman sikap tawakkal dan rida, 
yang semuanya bermuara pada pengakuan bahwa hanya Allah yang Maha Mengatur 
dan Maha Mengetahui (al-Ghazali, 2002). Pemahaman ini, jika dihayati secara 
mendalam, mampu memberikan kekuatan mental dalam menghadapi tekanan hidup, 
serta membentuk sikap resilien yang Islami. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam konsep tauhid sebagai 
fondasi spiritual dalam membangun kesehatan mental umat Islam melalui studi 
literatur. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode literature 
review terhadap karya-karya klasik dan kontemporer yang mengulas keterkaitan 
antara tauhid dan kestabilan psikologis. Kajian ini penting untuk mengisi kekosongan 



Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus) 

242 
 

dalam literatur psikologi modern yang kerap mengabaikan dimensi spiritual atau 
memisahkannya dari pendekatan ilmiah. Dalam konteks masyarakat Muslim, 
pendekatan sekuler semacam ini tidak cukup memadai untuk menjawab krisis 
psikologis yang kian kompleks. 

Beberapa studi sebelumnya telah mengisyaratkan peran penting spiritualitas 
dalam kesehatan mental. Larson et al. (1992) menyebut bahwa individu yang memiliki 
orientasi spiritual cenderung memiliki ketahanan mental yang lebih tinggi. Dalam 
konteks Islam, Azhar & Varma (1995) mengungkap bahwa keyakinan religius pada 
orang Muslim memiliki dampak signifikan terhadap pemulihan dari gangguan depresi 
dan kecemasan. Namun, sebagian besar studi tersebut belum secara khusus menelaah 
tauhid sebagai variabel sentral, melainkan hanya menyentuh aspek umum religiositas. 
Oleh karena itu, kajian ini berupaya menempatkan tauhid sebagai pusat kajian spiritual 
Islam dalam relasinya dengan kesehatan mental. 

Penelitian ini juga penting dalam konteks meningkatnya kecenderungan ateisme, 
agnostisisme, dan spiritualisme semu di kalangan generasi muda Muslim yang 
mengalami kekosongan makna dalam kehidupan modern. Fenomena ini muncul akibat 
terpaan ideologi sekuler dan konsumerisme yang menjauhkan manusia dari Tuhan. 
Dalam hal ini, tauhid bukan hanya menjadi jawaban teologis, tetapi juga solusi 
psikologis yang memberi arah hidup, rasa aman, dan makna eksistensial (Nasr, 2003). 
Penguatan tauhid dapat menjadi gerakan kultural sekaligus terapi spiritual dalam 
menjawab tantangan zaman. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menawarkan telaah teoretis, tetapi 
juga menghadirkan sumbangsih praktis bagi pengembangan terapi psikologi Islam yang 
berbasis tauhid. Di era di mana manusia semakin rapuh secara psikologis dan spiritual, 
penguatan kembali ajaran tauhid secara komprehensif menjadi kebutuhan mendesak 
untuk menjaga kesehatan mental umat Islam, baik secara individu maupun kolektif. 
Harapannya, hasil penelitian ini dapat memperkaya diskursus akademik sekaligus 
menjadi rujukan praktis dalam pengembangan pendekatan kesehatan mental Islami. 

 
B. METODE PENELITIAN 

Metodologi yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi pustaka (library 
research) yang bersifat kualitatif, dengan pendekatan eksploratif-deskriptif. Data 
dikumpulkan dari literatur primer berupa kitab-kitab klasik, karya ulama kontemporer, 
serta jurnal-jurnal ilmiah relevan yang diterbitkan dalam sepuluh tahun terakhir. 
Analisis dilakukan dengan menelaah pemikiran-pemikiran mengenai tauhid dan 
keterkaitannya dengan dimensi kejiwaan dalam Islam. Validitas data dijaga dengan 
memilih sumber-sumber yang kredibel dan representatif dari berbagai mazhab dan 
pendekatan pemikiran dalam Islam. 

 
C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Tauhid, secara bahasa berarti mengesakan, dan secara istilah dimaknai sebagai 
pengakuan dan keyakinan bahwa hanya Allah yang Maha Esa, tidak ada sekutu bagi-Nya 
dalam rubūbiyyah, ulūhiyyah, maupun asmāʾ wa ṣifāt-Nya. Dalam Islam, tauhid bukan 
sekadar doktrin teologis, melainkan menjadi kerangka utama dalam melihat realitas, 
menjalani kehidupan, dan merespon setiap kondisi psikologis manusia. Pandangan ini 
ditegaskan oleh al-Faruqi (1982) yang menyebut tauhid sebagai the worldview of Islam, 
yaitu paradigma utama dalam memahami eksistensi diri dan dunia (al-Faruqi, 1982). 

Secara psikologis, manusia yang memiliki keyakinan tauhid yang kuat akan 
merasa bahwa seluruh aspek hidupnya berada dalam kendali Allah. Keyakinan ini 



Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus) 

243 
 

menciptakan perasaan aman, optimisme, dan ketenangan dalam menghadapi situasi 
sulit. Dalam pandangan Viktor Frankl, makna hidup adalah kunci utama keberfungsian 
psikologis seseorang, dan dalam konteks Islam, tauhid menjadi sumber makna tertinggi 
karena menautkan eksistensi manusia pada Allah, Zat yang Absolut dan Kekal (Frankl, 
1985). 

Tauhid juga mendorong kesadaran spiritual bahwa segala peristiwa duniawi 
memiliki hikmah ilahi, bahkan penderitaan sekalipun. Hal ini memperkuat ketahanan 
psikologis (resiliensi) karena individu tidak hanya melihat tekanan sebagai beban, 
tetapi sebagai ujian keimanan yang bernilai ibadah. Studi yang dilakukan oleh Aflakseir 
& Coleman (2009) menunjukkan bahwa Muslim yang memiliki tingkat religiositas tinggi 
menunjukkan gejala stres yang lebih rendah dan memiliki koping spiritual yang lebih 
adaptif (Aflakseir & Coleman, 2009). 

 
Dimensi Tauhid dan Relevansinya terhadap Kesehatan Mental 

Konsep tauhid dalam Islam terbagi menjadi tiga dimensi utama: tauhid 
rubūbiyyah, ulūhiyyah, dan asmāʾ wa ṣifāt. Masing-masing dimensi ini memiliki 
kontribusi spesifik terhadap pembentukan keseimbangan jiwa dan ketenangan batin. 

Pertama, tauhid rubūbiyyah merujuk pada keyakinan bahwa Allah adalah satu-
satunya pencipta, pengatur, dan penguasa alam semesta. Keyakinan ini memberikan 
landasan psikologis yang kokoh bahwa hidup ini tidak berlangsung secara kebetulan, 
melainkan dalam kendali dan rencana ilahi. Seseorang yang meyakini rubūbiyyah tidak 
akan mudah panik dalam menghadapi musibah atau kegagalan, karena ia percaya pada 
qada dan qadar Allah. Ini tercermin dalam firman Allah: "Tidak ada suatu musibah pun 
yang menimpa seseorang kecuali dengan izin Allah; dan barangsiapa yang beriman 
kepada Allah, niscaya Dia akan memberi petunjuk kepada hatinya." (QS. At-Taghābun: 
11). 

Kedua, tauhid ulūhiyyah menekankan pentingnya pengabdian total hanya kepada 
Allah. Dalam konteks kesehatan mental, ini berarti individu tidak menggantungkan 
kebahagiaan dan ketenangan pada makhluk atau materi duniawi, melainkan pada 
hubungan eksklusifnya dengan Allah. Hal ini membebaskan individu dari 
ketergantungan psikologis pada validasi sosial, harta, atau status, yang sering menjadi 
sumber kecemasan dalam masyarakat modern. Ketika seseorang menjadikan Allah 
sebagai satu-satunya tempat bergantung, ia tidak akan mudah goyah oleh perubahan 
keadaan dunia (Rahman, 2009). 

Ketiga, tauhid asmāʾ wa ṣifāt memperkuat hubungan emosional antara manusia 
dan Allah melalui penghayatan terhadap nama-nama dan sifat-Nya yang indah, seperti 
Ar-Rahman (Maha Pengasih), Al-Wadūd (Maha Mengasihi), As-Samīʿ (Maha Mendengar), 
dan sebagainya. Aspek ini sangat penting dalam terapi psikologi Islam karena dapat 
menjadi dasar pembentukan citra Allah (God image) yang positif. Citra Allah yang 
penuh kasih dan pengampun dapat menumbuhkan rasa aman, pengharapan, dan 
motivasi untuk sembuh dalam diri pasien yang mengalami gangguan mental 
(Pargament, 2007). 

 
Tauhid dalam Praktik Tazkiyat an-Nafs dan Pemulihan Jiwa 

Konsep tazkiyat an-nafs merupakan bagian integral dari spiritualitas Islam yang 
bertujuan untuk membersihkan jiwa dari penyakit batin, seperti iri, dengki, marah 
berlebihan, cinta dunia, dan ketergantungan pada selain Allah. Dalam praktik tazkiyah, 
tauhid menjadi poros utama karena seluruh proses penyucian jiwa diarahkan untuk 
menegakkan keesaan Allah dalam kehidupan batin dan perilaku manusia. Sebagaimana 



Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus) 

244 
 

disebut oleh Ibn Qayyim al-Jawziyyah, “Tauhid adalah kehidupan hati dan ruh; tiada 
kehidupan hakiki bagi manusia tanpa tauhid.” (Ibn Qayyim, 1998). 

Tazkiyah tidak hanya berdampak secara spiritual, tetapi juga memiliki dampak 
psikologis yang kuat. Proses muhasabah (introspeksi diri), tafakkur (refleksi), 
muraqabah (menyadari pengawasan Allah), dan tawakkal (berserah diri) dapat 
menumbuhkan ketenangan jiwa yang berkelanjutan. Dalam terapi Islam kontemporer, 
pendekatan ini telah diintegrasikan dalam Islamic-based psychotherapy, yang 
menunjukkan efektivitas dalam menangani depresi dan gangguan kecemasan, 
khususnya di negara-negara mayoritas Muslim (Amer & Jalal, 2012). 

 
Tauhid dalam Menjawab Krisis Psikologis Generasi Modern 

Generasi modern, khususnya generasi milenial dan Gen Z, hidup dalam realitas 
yang sangat berbeda dibanding generasi sebelumnya. Mereka tumbuh dalam 
masyarakat yang serba cepat, kompetitif, hiper-terkoneksi, namun sekaligus penuh 
tekanan. Era digital menghadirkan peluang informasi tanpa batas, namun juga 
menimbulkan kelelahan mental, overstimulation, dan krisis eksistensial yang dalam. 
Studi Pew Research Center (2020) menyebutkan bahwa generasi Z adalah generasi 
yang paling cemas, terisolasi, dan mengalami gangguan mental dibanding generasi 
sebelumnya (Pew Research, 2020). 

Di sinilah relevansi tauhid diuji. Ketika individu merasa cemas karena kehilangan 
arah hidup atau terjebak dalam perbandingan sosial yang tak berkesudahan di media 
sosial, konsep tauhid menawarkan keteguhan makna dan arah eksistensial yang jelas. 
Tauhid mengajarkan bahwa nilai diri manusia tidak ditentukan oleh opini publik, like, 
atau validasi eksternal, tetapi oleh hubungan vertikalnya dengan Allah. Maka, seseorang 
yang hidup dengan tauhid akan merdeka secara psikologis dari tekanan sosial dan 
mampu menjalani hidup dengan tenang dan terarah. 

Krisis yang melanda generasi modern sesungguhnya adalah krisis makna. Hal ini 
sejalan dengan konsep existential vacuum dari Frankl, yakni kekosongan makna hidup 
yang menyebabkan penderitaan psikologis berkepanjangan. Dalam Islam, tauhid 
berfungsi menutup kekosongan tersebut dengan mengembalikan manusia pada 
fitrahnya: sebagai hamba Allah dan khalifah di bumi. Dua identitas ini membentuk 
struktur mental yang stabil dan produktif, karena memberi arah hidup yang jelas dan 
misi yang luhur (Al-Attas, 1995). 

 
Digitalisasi dan Disintegrasi Ruhani: Tantangan Baru Bagi Tauhid 

Teknologi digital telah menjadi pedang bermata dua dalam konteks kesehatan 
mental. Di satu sisi, ia memberi kemudahan akses pengetahuan, terapi daring, dan 
komunitas dukungan; di sisi lain, ia memfasilitasi budaya instan, kecanduan dopamin, 
dan hilangnya keheningan spiritual. Dalam Islam, keheningan (khulwah) adalah elemen 
penting dalam tazkiyat an-nafs dan kontemplasi tauhid. Ketika waktu manusia 
sepenuhnya tersita oleh notifikasi, scrolling, dan hiburan digital, maka ruang batin 
untuk menghayati tauhid menjadi tertutup. 

Tauhid, dalam kondisi seperti ini, bukan hanya doktrin, tetapi harus menjadi 
sistem nilai yang aktif mengatur bagaimana manusia menggunakan waktu, perhatian, 
dan pikirannya. Dalam konteks ini, murāqabah—kesadaran akan pengawasan Allah—
adalah aspek penting dari tauhid yang dapat menjadi filter terhadap konten digital yang 
tidak sehat secara spiritual dan psikologis. Penguatan tauhid dalam era digital bukan 
berarti menolak teknologi, tetapi mengarahkan penggunaannya agar tetap bernilai 
ibadah dan tidak merusak kesehatan mental (Siddiqui, 2017). 



Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus) 

245 
 

Selain itu, paparan konten yang merusak nilai akidah seperti narasi ateisme, 
nihilisme, dan spiritualitas palsu banyak dijumpai dalam media digital. Tauhid menjadi 
benteng epistemologis dan spiritual untuk menangkal pengaruh tersebut. Dalam tradisi 
Islam, pencarian kebenaran yang tidak berdasarkan tauhid berisiko membawa pada 
kesesatan berpikir (zaygh al-qalb). Maka, pendidikan tauhid yang kontekstual dan 
menyentuh sisi psikologis menjadi sangat penting di era ini (Kamali, 2010). 

 
Aplikasi Tauhid dalam Praktik Terapi dan Psikologi Islami 

Tauhid memiliki implikasi langsung dalam pengembangan metode terapi Islam 
modern. Terapi berbasis tauhid, atau tauhidi-based therapy, merupakan pendekatan 
psikoterapi yang tidak hanya menargetkan penyembuhan gejala, tetapi juga 
menyelaraskan kembali relasi spiritual individu dengan Tuhannya. Pendekatan ini 
mulai berkembang di sejumlah negara dengan populasi Muslim, seperti Malaysia, 
Indonesia, Turki, dan Pakistan. 

Dalam praktiknya, terapi tauhid memuat tiga tahap utama: (1) penguatan aqidah, 
yakni membantu pasien mengidentifikasi penyimpangan persepsi terhadap takdir, 
musibah, dan nilai hidup; (2) pembersihan jiwa dari unsur syirik batin seperti rasa 
putus asa, cinta dunia berlebihan, dan ketergantungan pada makhluk; serta (3) 
penyelarasan makna hidup, yaitu membimbing individu memahami tujuan hidupnya 
sesuai dengan ajaran tauhid. 

Misalnya, dalam terapi depresi, pasien sering merasa tidak berdaya dan 
kehilangan harapan. Dalam perspektif tauhid, keputusasaan adalah bentuk lemahnya 
keyakinan terhadap rahmat Allah, sebagaimana disebut dalam QS. Az-Zumar: 53, 
“Janganlah kamu berputus asa dari rahmat Allah. Sesungguhnya Allah mengampuni 
segala dosa.” Terapi tauhid akan mengarahkan pasien untuk menanamkan kembali nilai 
harapan (rajaʾ) dan takut (khawf) secara seimbang, sehingga terbentuk jiwa yang stabil 
dan tidak ekstrem dalam menilai keadaan (Badri, 2000). 

Studi empiris oleh Keshavarzi & Haque (2013) menunjukkan bahwa integrasi 
nilai tauhid dalam psikoterapi menghasilkan perbaikan signifikan pada pasien Muslim 
yang mengalami kecemasan, terutama ketika pasien dibimbing untuk menginternalisasi 
makna hidup berbasis tauhid. Hal ini menegaskan bahwa tauhid bukan sekadar konsep 
teologis, melainkan memiliki daya terapeutik yang kuat secara klinis dan eksistensial 
(Keshavarzi & Haque, 2013). 

Di Indonesia sendiri, terapi Islami mulai diterapkan di berbagai klinik dan 
konseling keislaman. Pendekatan dzikir terstruktur, refleksi tauhid, dan konseling 
ruhiyah telah digunakan dalam berbagai program pemulihan psikologis. Namun, 
tantangan utama adalah bagaimana menjadikan konsep tauhid sebagai pusat dari 
seluruh proses penyembuhan, bukan hanya pelengkap spiritual. Oleh karena itu, 
diperlukan pengembangan modul terapi berbasis tauhid yang sistematis dan dapat 
digunakan oleh konselor maupun tenaga kesehatan mental Muslim. 
 
Integrasi Tauhid dalam Sistem Pendidikan dan Kesehatan Mental Umat 

Pemahaman dan pengamalan tauhid tidak dapat dibentuk secara instan, 
melainkan harus melalui proses pendidikan yang berkesinambungan. Oleh karena itu, 
integrasi nilai-nilai tauhid ke dalam sistem pendidikan menjadi langkah strategis dalam 
menanamkan ketahanan psikologis umat sejak dini. Sistem pendidikan Islam, baik 
formal maupun nonformal, perlu memprioritaskan pembinaan akidah sebagai landasan 
utama dari seluruh proses pembelajaran. 



Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus) 

246 
 

Sayangnya, dalam praktiknya, pembelajaran tauhid sering kali bersifat kognitif-
formalistik dan terputus dari kehidupan nyata. Tauhid diajarkan sebagai teori abstrak 
tanpa menyentuh aspek emosional dan psikologis peserta didik. Padahal, ketika tauhid 
dipahami sebagai hubungan personal dengan Allah yang Maha Pengasih dan Maha 
Peduli, maka ia menjadi sumber kekuatan jiwa yang dapat membimbing generasi muda 
menghadapi tantangan hidup (Abu-Raiya & Pargament, 2011). Oleh sebab itu, penting 
untuk merancang kurikulum pendidikan akidah yang menyatu dengan pendidikan 
karakter dan kesehatan mental. 

Di tingkat perguruan tinggi, khususnya pada program studi keislaman dan 
psikologi, sudah saatnya dilakukan revitalisasi pendekatan integratif antara ilmu tauhid 
dan psikologi modern. Mahasiswa harus diperkenalkan pada pendekatan-pendekatan 
kontemporer dalam memahami tauhid sebagai kerangka berpikir yang aplikatif dalam 
praktik klinis. Upaya ini dapat menghasilkan calon-calon terapis Muslim yang mampu 
memberikan layanan berbasis nilai Islam secara utuh dan profesional. 
 
Peran Dakwah dan Komunitas dalam Menanamkan Kesadaran Tauhid 

Selain institusi pendidikan, dakwah memiliki peran penting dalam membangun 
kesadaran tauhid yang relevan dengan kebutuhan psikologis umat. Dakwah 
konvensional yang bersifat verbalistik dan normatif perlu dikembangkan menjadi 
dakwah transformatif, yang mampu menyentuh dimensi emosional dan spiritual 
masyarakat. Dai dan ustaz harus diberi pelatihan agar mampu menjelaskan tauhid 
dalam kaitannya dengan kesehatan mental, ketenangan batin, dan cara menghadapi 
stres. 

Banyak komunitas dakwah kreatif yang telah berhasil menjembatani kebutuhan 
spiritual dan psikologis umat melalui forum healing Islami, kajian ruhiyah, dan 
konseling berbasis Al-Qur’an dan Hadis. Komunitas seperti ini dapat menjadi alternatif 
layanan kesehatan mental yang murah, mudah diakses, dan diterima secara kultural. 
Tauhid menjadi poros utama dalam kegiatan tersebut, di mana peserta diajak untuk 
merenungi kembali kehadiran Allah dalam setiap aspek kehidupan, termasuk dalam 
penderitaan. 

Konsep majlis dzikir, halaqah tauhid, dan ruqyah syar’iyyah juga berkontribusi 
dalam membangun atmosfer spiritual yang kondusif bagi pemulihan kejiwaan. Praktik-
praktik ini, jika didasarkan pada pemahaman tauhid yang lurus dan tidak berlebihan, 
dapat memberikan efek psikoterapeutik yang signifikan. Namun demikian, penting 
untuk menjaga agar praktik keagamaan ini tidak melenceng menjadi fatalistik, irasional, 
atau menyimpang dari prinsip ilmiah dan syariat Islam (Haque & Keshavarzi, 2014). 
 
Penguatan Tauhid sebagai Gerakan Sosial Kesehatan Mental 

Krisis psikologis yang melanda umat Islam saat ini tidak dapat diselesaikan 
hanya dengan pendekatan medis atau edukatif semata. Diperlukan gerakan sosial yang 
menempatkan tauhid sebagai pilar pemulihan kolektif. Tauhid tidak hanya 
menyembuhkan individu, tetapi juga membentuk solidaritas spiritual dalam komunitas 
Muslim. Ketika umat berbagi visi tauhid yang sama—yaitu keyakinan bahwa segala 
sesuatu berasal dan kembali kepada Allah—maka mereka akan lebih empatik, sabar, 
dan siap saling menopang dalam ujian kehidupan. 

Gerakan sosial ini dapat dimulai dari keluarga, sebagai madrasah pertama. Orang 
tua yang menerapkan nilai tauhid dalam kehidupan sehari-hari akan menciptakan 
atmosfer rumah yang menenangkan dan menumbuhkan kepercayaan diri anak. Di 
tingkat masyarakat, masjid dan lembaga zakat dapat berfungsi sebagai pusat layanan 



Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus) 

247 
 

spiritual dan psikologis berbasis tauhid. Layanan seperti konseling tauhidiyah, 
pendampingan keluarga, hingga pelatihan resilien ruhiyah dapat dirancang oleh LSM 
dan lembaga dakwah untuk menjawab tantangan kontemporer. 

Dalam skala yang lebih luas, negara dapat berperan dengan mendorong integrasi 
pendekatan spiritual Islami dalam kebijakan kesehatan mental nasional. Misalnya, 
dengan menghadirkan program penyuluhan berbasis nilai-nilai tauhid di pusat 
kesehatan, rumah sakit jiwa, dan sekolah. Dukungan kebijakan ini sangat penting agar 
pendekatan tauhid tidak hanya menjadi alternatif, tetapi juga diakui sebagai bagian dari 
sistem kesehatan mental nasional yang holistik. 
 
Masa Depan Terapi Berbasis Tauhid: Tantangan dan Peluang 

Pengembangan terapi berbasis tauhid memiliki prospek yang sangat luas, namun 
juga menghadapi berbagai tantangan. Salah satu tantangan utama adalah keterbatasan 
literatur ilmiah yang mendalam dan sistematis mengenai korelasi langsung antara 
tauhid dan pemulihan psikologis. Oleh karena itu, penelitian lebih lanjut dalam bidang 
ini sangat dibutuhkan, terutama penelitian empiris yang melibatkan uji coba klinis dan 
pengukuran psikologis yang valid. 

Selain itu, diperlukan pelatihan dan sertifikasi khusus bagi para konselor dan 
psikolog Muslim yang ingin menggunakan pendekatan berbasis tauhid. Mereka harus 
memiliki kompetensi dalam ilmu keislaman, khususnya akidah dan tasawuf, serta 
pemahaman psikologi modern. Kolaborasi antara ulama, akademisi, dan praktisi 
kesehatan mental menjadi kunci utama dalam membangun ekosistem terapi tauhid 
yang kuat. 

Meskipun demikian, peluangnya sangat besar. Semakin banyak masyarakat 
Muslim yang menyadari pentingnya pendekatan spiritual dalam penyembuhan jiwa. 
Ditambah dengan kebutuhan akan pendekatan yang sesuai nilai-nilai Islam, maka terapi 
berbasis tauhid berpotensi berkembang menjadi arus utama dalam dunia psikologi 
Islam. Di masa depan, bisa dibayangkan hadirnya pusat-pusat rehabilitasi ruhani yang 
memadukan teknologi digital dengan pendekatan spiritual berbasis tauhid—misalnya 
melalui aplikasi mobile healing Islami, forum dzikir virtual, atau konseling online 
berbasis Al-Qur’an. 

 
D. KESIMPULAN 

 Berdasarkan hasil telaah literatur yang komprehensif, dapat disimpulkan bahwa 
konsep tauhid dalam Islam memiliki peran yang sangat sentral dan fundamental dalam 
membentuk ketahanan psikologis dan kesehatan mental umat Muslim, terutama di 
tengah krisis psikologis modern yang ditandai dengan meningkatnya kecemasan, stres 
eksistensial, dan kehilangan makna hidup. Tauhid bukan sekadar dogma teologis, tetapi 
merupakan struktur eksistensial yang mengatur cara pandang, sikap, dan respons 
individu terhadap dinamika hidup. Tiga dimensi tauhid—rubūbiyyah, ulūhiyyah, dan 
asmāʾ wa ṣifāt—secara langsung dan tidak langsung memengaruhi kestabilan jiwa, 
ketenangan batin, serta pembentukan resilien spiritual. Tauhid rubūbiyyah memberi 
kesadaran bahwa segala sesuatu berjalan dalam kehendak dan pengaturan Allah, 
sehingga menciptakan ketenangan dan penerimaan yang sehat terhadap takdir. Tauhid 
ulūhiyyah menanamkan orientasi hidup hanya kepada Allah, yang membebaskan 
manusia dari ketergantungan emosional pada makhluk dan dunia. Sementara tauhid 
asmāʾ wa ṣifāt memperkuat hubungan emosional yang positif dengan Tuhan yang Maha 
Pengasih dan Maha Mengetahui, sehingga membangun citra Tuhan yang memberi rasa 
aman dan optimisme dalam diri seseorang. Dalam kerangka tazkiyat an-nafs, tauhid 



Tauhid Sebagai Fondasi Kesehatan Mental Islami (Kamaluddin, Firdaus) 

248 
 

menjadi fondasi proses penyucian diri yang berdampak pada ketenangan dan 
kestabilan psikologis. Pemahaman ini menjadi sangat relevan di era digital dan modern 
yang cenderung mengikis nilai-nilai spiritual, karena tauhid mampu mengarahkan 
manusia untuk menemukan makna, arah, dan pegangan hidup yang kokoh. 
 Lebih jauh, temuan penelitian menunjukkan bahwa tauhid tidak hanya memiliki 
kekuatan personal, tetapi juga sosial dan struktural. Tauhid dapat diintegrasikan dalam 
sistem pendidikan sebagai pilar pembinaan karakter dan kesehatan mental anak sejak 
usia dini, serta diimplementasikan dalam praktik dakwah yang kontekstual dan 
transformatif. Dalam praktik terapi, pendekatan berbasis tauhid telah terbukti efektif 
dalam membantu pasien Muslim mengatasi gangguan psikologis seperti depresi dan 
kecemasan, karena ia menyentuh aspek paling dalam dari manusia: relasi spiritual 
dengan Tuhan. Dengan demikian, terapi tauhidiyah bukan hanya menjadi alternatif 
spiritual, tetapi juga intervensi psikologis yang ilmiah dan aplikatif. Oleh karena itu, 
diperlukan pengembangan kurikulum, pelatihan profesional, serta kebijakan yang 
mendukung pendekatan ini agar dapat diadopsi secara luas dan sistematis. Ke depan, 
penguatan tauhid sebagai bagian dari gerakan kesehatan mental Islami merupakan 
keniscayaan yang tidak hanya menjawab kebutuhan umat secara spiritual, tetapi juga 
secara psikososial, eksistensial, dan kultural. Tauhid harus dihadirkan sebagai solusi 
hidup yang nyata: yang menyentuh hati, menyembuhkan luka batin, dan membentuk 
jiwa-jiwa yang teguh dalam menghadapi dunia yang rapuh. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

 
Abu-Raiya, H., & Pargament, K. I. (2011). Empirically based psychology of Islam: Summary and 

critique of the literature. Mental Health, Religion & Culture, 14(2), 93–115. 
Aflakseir, A., & Coleman, P. G. (2009). Initial development of a general religious coping scale for 

Muslims. Journal of Muslim Mental Health, 4(2), 123–136. 
Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An Exposition of the 

Fundamental Elements of the Worldview of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC, 1995. 
al-Faruqi, Ismail Raji. Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life. Herndon: International 

Institute of Islamic Thought, 1982. 
al-Fauzan, Shalih ibn Fauzan. Syarah Kitab at-Tauhid. Jakarta: Darul Haq, 2004. 
al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya’ Ulumuddin, ed. H. Zainuddin. Beirut: Dar Ihya’ Turath, 2002. 
Amer, M. M., & Jalal, B. (2012). Psychotherapy from an Islamic Perspective. In: Ahmed, S. & Amer, M. 

(eds). Counseling Muslims: Handbook of Mental Health Issues and Interventions. New York: Routledge. 
Azhar, M. Z., & Varma, S. L. (1995). Religious psychotherapy in anxiety disorder patients. Acta 

Psychiatrica Scandinavica, 91(4), 233–235. 
Badri, Malik. Contemplation: An Islamic Psychospiritual Study. Herndon: International Institute of 

Islamic Thought, 2000. 
Frankl, Viktor E. Man’s Search for Meaning. New York: Washington Square Press, 1985. 
Fromm, Erich. The Sane Society. New York: Rinehart, 1955. 
Haque, A., & Keshavarzi, H. (2014). Integrating Islamic Traditions in Modern Psychology: Research 

Trends in Muslim Mental Health. Journal of Muslim Mental Health, 8(1), 21–39. 
Ibn Qayyim al-Jawziyyah. Madarij al-Salikin. Beirut: Dar al-Fikr, 1998. 
Kamali, Mohammad Hashim. Moderation and Balance in Islam: The Qur’anic Principle of Wasatiyyah. 

Kuala Lumpur: IAIS Malaysia, 2010. 
Keshavarzi, H., & Haque, A. (2013). Outlining a Psychotherapy Model for Enhancing Muslim Mental 

Health Within an Islamic Context. International Journal for the Psychology of Religion, 23(3), 230–249. 
Nasr, Seyyed Hossein. The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity. New York: HarperOne, 2003. 
Pargament, Kenneth I. Spiritually Integrated Psychotherapy: Understanding and Addressing the Sacred. 

New York: Guilford Press, 2007. 
Pew Research Center. (2020). Most U.S. Teens See Anxiety and Depression as a Major Problem. 

Retrieved from https://www.pewresearch.org 
Rahman, Fazlur. Major Themes of the Qur'an. Chicago: University of Chicago Press, 2009. 


