
NATHIQIYYAH: Jurnal Psikologi Islam     eISSN: 2745-4207, pISSN: 2614-7815 

Volume 8, Nomor 01, 2025: 111-119     DOI: https://doi.org/10.46781/nathiqiyyah.v8i1 

 
 

111 
 

Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional: 
Analisis Isi Buku “Healing the Emptiness” karya Yasmin Mogahed 

 
Shofwan Sholahudin 

shofwan.sholah@upi.edu 
Rifal Naoval Rahman 

rifalnaovalrahman@upi.edu  
Maman Abdurahman 

mamanabdurrahman@upi.edu 
1,2,3Universitas Pendidikan Indonesia 

Jalan Dr. Setiabudhi No. 229, Bandung, Jawa Barat 

 
 

Abstract 
 

This article aims to explore the integration of psychological and Islamic spiritual approaches within a 
transcendental framework, as conceptualized by Yasmin Mogahed in Healing the Emptiness. Using a 
qualitative content analysis method, the study investigates the narrative and conceptual structure of the book, 
particularly in relation to emotional healing. The findings reveal that Mogahed offers a holistic approach that 
blends biological, psychological, social, and spiritual dimensions, placing the relationship with God as the 
central foundation of recovery. Her proposed four-step healing process includes diagnosing the root of 
suffering, removing barriers to healing, treating the wound, and safeguarding the heart. Mogahed also rejects 
the notion of spiritual bypassing and encourages a conscious integration of spiritual practices and 
psychological insights. This study concludes that a transcendental approach not only provides a new 
understanding of emotional healing but also opens up possibilities for more meaningful and spiritually 
informed psychotherapy, especially in religious contexts. 

 
Keywords : emotional wounds, transcendental, spiritual psychology, Islamic psychotherapy, Yasmin Mogahed 

 
Abstrak 

 
Artikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi integrasi pendekatan psikologi dan spiritual Islam dalam 
bingkai dimensi transendental berdasarkan pemikiran Yasmin Mogahed dalam Healing the Emptiness. 
Dengan metode analisis isi kualitatif, penelitian ini menelaah narasi dan struktur konseptual dalam buku 
tersebut, khususnya dalam kaitannya dengan penyembuhan luka emosional. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa Mogahed menawarkan pendekatan holistik yang memadukan dimensi biologis, psikologis, sosial, 
dan spiritual, serta menempatkan hubungan dengan Tuhan sebagai fondasi utama dalam proses 
pemulihan. Empat langkah utama dalam proses penyembuhan yang diusulkannya mencakup: 
mendiagnosis akar penderitaan, mengatasi hambatan penyembuhan, merawat luka, dan menjaga hati. 
Mogahed juga menolak praktik spiritual bypassing dan menyarankan integrasi sadar antara praktik 
spiritual dan pendekatan psikologis. Artikel ini menegaskan bahwa pendekatan transendental tidak hanya 
memberikan pemahaman baru tentang penyembuhan emosional, tetapi juga membuka ruang bagi praktik 
psikoterapi yang lebih bermakna dan bernuansa spiritual, khususnya dalam konteks masyarakat religius. 
 
Kata Kunci: luka emosional, transendental, psikologi spiritual, psikoterapi Islam, Yasmin Mogahed 
  

mailto:shofwan.sholah@upi.edu
mailto:rifalnaovalrahman@gmail.com
mailto:mamanabdurrahman@upi.edu


Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman) 

112 
 

A. PENDAHULUAN  
Luka emosional merupakan salah satu tantangan besar dalam kehidupan manusia 

yang dapat memengaruhi kualitas hidup secara signifikan. Luka ini, meskipun bersifat 
psikologis, meninggalkan bekas yang mendalam, mirip dengan luka fisik. Luka emosional 
dapat merusak harga diri, mengubah cara seseorang memandang dunia, menyebabkan 
masalah kepercayaan, dan memengaruhi interaksi sosial seseorang (Ackerman & Puglisi, 
2017). Oleh karena itu, luka emosional perlu ditangani secara serius agar setiap orang 
dapat mencapai kesejahteraan emosional dan meningkatkan kualitas hidupnya.  

Berbagai terapi telah dikembangkan untuk mengatasi luka emosional, seperti 
terapi perilaku dan psikoanalitik. Namun, terapi ini seringkali mendapat kritik karena 
kurang memperhatikan aspek spiritual dan transendental, yang penting bagi masyarakat 
religius, khususnya umat Islam (Arroisi dkk., 2021). Dimensi spiritualitas seringkali 
terabaikan dalam pendekatan konvensional, padahal spiritualitas dapat menjadi fondasi 
yang kuat untuk proses pemulihan emosional. 

Yasmin Mogahed dalam bukunya Healing the Emptiness menawarkan pendekatan 
unik untuk memahami dan mengatasi luka emosional. Ia memadukan teori psikologi 
modern dengan nilai-nilai spiritual Islam dan menjadikan dimensi transendental sebagai 
pondasinya, menciptakan pendekatan yang holistik dan bermakna, terutama untuk 
mereka yang memiliki perspektif religius. Pendekatan ini tidak hanya membantu 
individu memahami penyebab dan hambatan pemulihan emosional, tetapi juga 
menawarkan langkah-langkah praktis menuju kesejahteraan emosional dan spiritual. 
Buku ini memberikan solusi yang tidak hanya teoritis tetapi juga aplikatif untuk 
mengatasi tantangan emosional dan eksistensial. 

Penelitian sebelumnya telah mengeksplorasi berbagai pendekatan psikologis dan 
spiritual dalam kesehatan mental. Sultani & Arslan (2023) menyoroti interaksi antara 
kondisi neurologis dan gaya naratif Yasmin Mogahed dalam Healing the Emptiness 
(2022), menggarisbawahi penggunaan metafora reflektif dan integrasi nilai spiritual, 
sementara Malik & Mohamad (2024) menganalisis metafora religius dalam retorika 
Mogahed, khususnya tentang hati. Pendekatan psikologis dan spiritual Islam juga dikaji 
oleh Uyun dkk. (2019), yang mengevaluasi terapi tawba dan istighfar untuk kesehatan 
mental mahasiswa, serta Jais dkk. (2024), yang menekankan pentingnya intervensi 
holistik untuk remaja. Selain itu, Khan dkk. (2023) menyoroti model TIIP (Traditional 
Islamically Integrated Psychotherapy) untuk mengatasi trauma psikospiritual, sementara 
Wani & Singh (2019) serta Isgandarova (2019) fokus pada psiko-spiritual Islam untuk 
kecanduan dan kecemasan. Kamarulbahri dkk. (2024) merefleksikan kontribusi al-
Balkhi dalam psikologi Islam, menekankan hubungan spiritualitas dan kesehatan mental. 
Namun, belum ada penelitian yang mengintegrasikan pendekatan spiritual Islam dan 
psikologi modern dalam kerangka dimensi transendental untuk penyembuhan luka 
emosional, seperti yang diusulkan Mogahed dalam Healing the Emptiness. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi integrasi pendekatan psikologi dan 
spiritual Islam dalam bingkai dimensi transendental, sebagaimana dipaparkan oleh 
Yasmin Mogahed dalam Healing the Emptiness. Penelitian ini juga berfokus pada 
kontribusi pendekatan tersebut dalam mendukung proses pemulihan luka emosional. 
Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat memberikan wawasan mendalam 
tentang pentingnya pengintegrasian nilai-nilai spiritual dalam psikoterapi modern untuk 
mendukung pemulihan yang holistik. 

 
B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode analisis isi kualitatif. Metode ini dipilih untuk 



Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman) 

113 
 

menggali secara mendalam bagaimana Yasmin Mogahed mengintegrasikan nilai-nilai 
spiritual Islam dengan teori psikologi modern, serta menjadikan dimensi transendental 
sebagai landasan utama dalam karyanya Healing the Emptiness. Langkah-langkah 
penelitian ini mengikuti prosedur yang dijelaskan oleh Hsieh & Shannon (2005) dan 
Erlingsson & Brysiewicz (2017) yang meliputi: 

1. Menentukan Sumber Data: Sumber data utama dalam penelitian ini adalah buku 
Healing the Emptiness karya Yasmin Mogahed. Buku ini dianalisis sebagai teks 
yang merepresentasikan integrasi antara dimensi psikologi dan spiritualitas 
Islam. 

2. Pengumpulan Data: Data dikumpulkan melalui pembacaan mendalam terhadap 
teks buku tersebut. Proses ini dilakukan secara berulang untuk memahami 
konteks, konsep, dan nilai yang disampaikan oleh penulis. 

3. Pengodean Data: Data yang relevan diidentifikasi melalui teknik penyorotan 
kata, frasa, atau kalimat yang menggambarkan ide atau konsep utama. Tahapan 
ini melibatkan proses pengkondensasian data awal, dan transformasi data 
tersebut menjadi kode. 

4. Kategorisasi dan Analisis: Kode-kode yang diperoleh kemudian dikelompokkan 
ke dalam kategori berdasarkan hubungan konseptualnya. Analisis dilakukan 
untuk mengeksplorasi bagaimana dimensi psikologi dan spiritualitas saling 
berinteraksi dalam bingkai transendental. 

5. Interpretasi Data: Data yang telah dikategorikan diinterpretasikan untuk 
menemukan makna mendalam sesuai dengan tujuan penelitian. Interpretasi ini 
digunakan untuk menarik kesimpulan tentang relevansi dan kontribusi 
pendekatan Yasmin Mogahed terhadap pemulihan luka emosional. 

 
C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

HASIL PENELITIAN 
1. Konsep Kehampaan: Hakikat Rasa Sakit dan Ujian Hidup 

Berdasarkan hasil analisis isi buku Healing the Emptiness, ditemukan 
bahwa Yasmin Mogahed membangun narasi penyembuhan luka batin yang 
berakar dari kondisi eksistensial manusia yang terputus dari sumber 
transendensi, yaitu Tuhan. Konsep “kehampaan” dipahami bukan sekadar 
kekosongan emosional, tetapi sebagai luka spiritual yang mendasar. Hal ini 
tampak dari pernyataannya: “Luka di dalam diri kita adalah luka terpisah 
dengan-Nya. Bagaimana mungkin luka seperti itu disembuhkan melalui materi?” 
(Mogahed, 2023, hlm. 19–20). 

Kehampaan itu, menurut Mogahed, menimbulkan kebutuhan mendalam 
akan cinta, koneksi, keamanan, dan makna. Pemenuhan terhadap kebutuhan ini 
kerap dikejar melalui pendekatan materialistik—seperti konsumsi, relasi 
seksual bebas, narkoba, dan pelarian emosional lain—yang justru memperparah 
luka batin. 

Mogahed menempatkan rasa sakit sebagai indikator penting dalam 
perjalanan penyembuhan, bukan sesuatu yang perlu ditekan atau dihindari. Rasa 
sakit menjadi penanda adanya masalah mendalam yang harus ditangani dari 
akar, bukan hanya gejalanya. Banyak orang, menurutnya, keliru dalam 
merespons rasa sakit dengan cara yang justru menjauhkannya dari sumber 
penyembuhan sejati. 

Selain itu, Mogahed menyoroti peran ujian hidup sebagai sarana 
pemurnian jiwa. Ujian bukan hanya bentuk cobaan, tetapi juga cara Tuhan 



Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman) 

114 
 

mengembalikan manusia ke arah yang benar, memperbaiki kekurangan, dan 
menanamkan kesadaran akan ketergantungan pada Tuhan serta kefanaan dunia. 
Dalam perspektif ini, rasa sakit dan ujian menjadi pintu masuk bagi keikhlasan, 
kesadaran diri, dan ketundukan kepada Tuhan. 

2. Dimensi Transendental dalam Menghadapi Tantangan Hidup 
Mogahed mengungkapkan bahwa Tuhan membekali manusia dengan 

potensi untuk bangkit dan berkembang melalui tantangan. Ia menghubungkan 
hal ini dengan penerapan Stockdale Paradox—menyeimbangkan harapan 
optimis dengan penerimaan atas realitas pahit. Dalam Islam, sikap ini sejalan 
dengan sabar dan tetap berharap kepada pertolongan Tuhan. Mogahed 
menekankan bahwa harapan tersebut tidak boleh terikat oleh waktu atau bentuk 
tertentu. Pertolongan Tuhan mungkin datang bukan dalam wujud yang 
diinginkan, tetapi bisa berupa ketabahan. Ketabahan ini bukanlah bentuk 
spiritual bypassing, melainkan manifestasi nyata dari pertolongan-Nya. 

Lebih jauh, Mogahed menekankan pentingnya membangun kedekatan 
dengan Tuhan, terutama di saat kelapangan agar mendapatkan pertolongan-Nya. 
Mogahed mengutip hadits Nabi Muhammad saw.: “Kenalilah Allah pada saat 
senang, niscaya Allah akan mengenalmu pada saat susah.” Kedekatan ini 
membangun sistem kekebalan spiritual dan emosional yang kokoh untuk 
menghadapi berbagai tantangan hidup.  

3. Langkah Penyembuhan Luka Emosional 
Dalam buku Healing the Emptiness, ditemukan bahwa Yasmin Mogahed 

menawarkan sebuah kerangka penyembuhan luka emosional yang bersifat 
integratif, mencakup aspek biologis, psikologis, sosial, dan spiritual. Proses 
penyembuhan tersebut disusun dalam empat tahapan utama yang saling terkait 
dan membentuk satu kesatuan utuh dalam perjalanan menuju keutuhan jiwa. 

Tahap pertama yang ditegaskan Mogahed adalah pentingnya mendiagnosis 
penderitaan secara menyeluruh. Ia membagi akar luka emosional ke dalam 
empat aspek: biologis, yang berkaitan dengan kondisi tubuh dan sistem saraf; 
psikologis, yang melibatkan cara berpikir, pola mental, dan persepsi terhadap 
kehidupan; lingkungan, yang mencakup relasi sosial, tempat tinggal, serta 
rutinitas harian; dan spiritual, yang merujuk pada kondisi qalb (hati batin) dan 
ruh (jiwa) serta keterhubungannya dengan Tuhan. Dalam kerangka ini, rasa sakit 
tidak semata-mata dipandang sebagai penderitaan, tetapi sebagai sinyal penting 
bahwa ada ketidakseimbangan dalam salah satu aspek keberadaan manusia. 
Apabila sinyal ini diabaikan, maka luka tersebut berisiko berkembang menjadi 
penderitaan eksistensial yang lebih dalam. 

Setelah mengenali akar luka, Mogahed mengarahkan perhatian pada 
berbagai hambatan yang dapat menghalangi proses penyembuhan. Hambatan-
hambatan tersebut tidak hanya berupa kondisi psikologis atau lingkungan, tetapi 
juga kesalahpahaman spiritual yang merugikan. Beberapa hambatan yang 
dianalisis antara lain adalah mitos keliru tentang sabar yang mendorong individu 
untuk menekan emosi secara tidak sehat, pikiran negatif yang berulang dan 
destruktif, rasa malu yang berlebihan karena pengalaman masa lalu, kurangnya 
kasih terhadap diri sendiri, serta ketidakmampuan untuk menerima kenyataan 
hidup yang telah terjadi. Selain itu, pengidealisasian terhadap objek kehilangan, 
penekanan emosi, kebiasaan mengenang trauma tanpa upaya untuk melanjutkan 
hidup, serta ketergantungan mutlak pada diri sendiri tanpa melibatkan Tuhan 
menjadi penghambat utama penyembuhan. Kurangnya dukungan sosial juga 



Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman) 

115 
 

disebut sebagai faktor yang dapat memperpanjang penderitaan, karena manusia 
secara fitrah membutuhkan koneksi dan penguatan dari sesama. 

Dalam tahap perawatan luka, pendekatan Mogahed menggabungkan aspek 
psikologis dan spiritual secara seimbang. Dari sisi psikologis, ia menekankan 
perlunya transformasi cara pandang terhadap kehidupan, termasuk kemampuan 
untuk menerima bahwa dunia tidak sempurna. Ia juga mendorong individu 
untuk mengubah fokus dari hal-hal negatif menuju nilai-nilai yang bermakna, 
serta mengevaluasi kembali pola pikir dan keputusan yang selama ini diambil, 
apakah hal itu membantu atau justru memperburuk keadaan. Pembentukan 
makna baru serta tujuan hidup yang lebih besar, relasi interpersonal yang sehat, 
penerimaan rasa sakit dengan kasih, dan keterlibatan dalam pelayanan sosial 
menjadi bagian penting dalam proses perawatan luka batin. Semua ini dilandasi 
oleh kesadaran bahwa manusia memiliki daya untuk memilih fokus, membentuk 
makna, dan menentukan arah hidupnya secara sadar. 

Di sisi spiritual, Mogahed menegaskan bahwa praktik-praktik ibadah 
seperti sujud, syukur, dzikir, dan shalat bukan sekadar rutinitas keagamaan, 
melainkan fondasi bagi stabilitas jiwa. Keyakinan terhadap takdir, prasangka 
baik kepada Allah, dan tawakal dipahami sebagai kekuatan internal yang mampu 
mengubah respons seseorang terhadap realitas pahit. Spiritualitas yang hidup 
juga mendorong manusia untuk membersihkan hati dari amarah dan dendam, 
membebaskan diri dari tekanan sosial, serta mengembalikan seluruh orientasi 
hidup kepada Allah. Doa, istikharah, dan tahajud dimaknai sebagai jembatan 
penghubung antara kesadaran manusia yang rapuh dan kekuatan ilahi yang 
menguatkan. 

Langkah terakhir yang ditemukan dalam kerangka penyembuhan Mogahed 
adalah menjaga hati. Dalam bagian ini, hati diposisikan sebagai pusat 
keberadaan spiritual yang harus dijaga dari berbagai pengaruh yang merusak. 
Menurut Mogahed, apa yang dilihat, didengar, dan diucapkan akan membentuk 
“makanan hati”. Ketika hati terlalu sering terpapar hal-hal yang haram atau 
duniawi secara berlebihan, maka kekhusyukan dan kejernihannya akan terkikis. 
Karena itu, ia menganjurkan agar hati dijaga dengan selektif terhadap informasi 
dan interaksi yang masuk. Di samping itu, lingkungan pergaulan juga harus 
dipilih dengan bijak, karena teman dan pasangan hidup yang tepat dapat menjadi 
pelindung dan penguat dalam proses pemulihan. Akhirnya, Mogahed 
memperingatkan bahaya kerusakan hati yang terjadi ketika sesuatu yang 
seharusnya tidak menduduki tempat utama dalam jiwa, seperti cinta dunia, 
pengakuan sosial, atau keterikatan yang tidak sehat, menggantikan posisi Allah. 
Dalam pandangan ini, kesuksesan sejati bukan terletak pada pencapaian 
duniawi, tetapi pada kemampuan seseorang untuk menghadap Allah dengan 
qalbun salīm—hati yang selamat, bersih, dan hanya tertambat pada-Nya. 

 
PEMBAHASAN 

Konsep kehampaan yang diangkat dalam Healing the Emptiness karya Yasmin 
Mogahed menekankan dimensi transendental dalam memahami dan mengatasi luka 
emosional. Buku ini mengintegrasikan teori-teori psikologi modern dan konsep 
spiritualitas, memberikan kerangka komprehensif untuk penyembuhan luka 
emosional yang sering kali terabaikan dalam pendekatan klinis murni. 

Kehampaan yang digambarkan sebagai "luka mendasar akibat keterpisahan 
dengan Tuhan" menunjukkan bahwa Mogahed memandang dimensi spiritual sebagai 



Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman) 

116 
 

aspek yang tidak dapat diabaikan dalam kehidupan manusia. Pendekatan ini berbeda 
dengan teori psikologi lainnya, seperti psikoanalisis, behaviorisme, dan humanisme 
yang sering kali memusatkan perhatian pada aspek kognitif atau psikologis dan 
mengesampingkan aspek spiritual (Arroisi dkk., 2021; Habsy dkk., 2023; Muhajirah, 
2020; Nawariah, 2022). 

Pandangan Mogahed ini sejalan dengan pemikiran Syihabuddin (2014), yang 
memandang manusia sebagai entitas yang terdiri dari jasad (biologis), akal, nafsu 
(kognitif/psikologis), ruh, dan qalb atau hati (spiritual). Seluruh aspek tersebut 
dianggap sebagai bagian yang integral dan menjadi sasaran utama dalam pendidikan, 
menunjukkan pentingnya pendekatan holistik dalam memahami dan membentuk 
manusia. 

Namun demikian, Mogahed tidak mengabaikan aspek lain, seperti biologis, 
kognitif/psikologis, dan lingkungan. Ia menegaskan bahwa seluruh aspek tersebut—
biologis, kognitif/psikologis, spiritual, dan lingkungan—perlu dipertimbangkan 
secara holistik tanpa mengesampingkan salah satu di antaranya. Pendekatan ini 
membedakan Mogahed dari fenomena spiritual bypassing, yaitu kecenderungan 
menggunakan spiritualitas sebagai pelarian untuk menghindari atau mengabaikan 
masalah emosional atau psikologis, yang efeknya sering kali hanya bersifat 
sementara (Cashwell dkk., 2007; Picciotto dkk., 2018; Tousignant, 2023).  

Pendekatan ini juga sejalan dengan pendekatan psikologi spiritual Islam 
(Daulay, 2023; Haryanto, 2022) serta model Biopsychosocial-Spiritual yang 
diperkenalkan oleh Sulmasy (2002). Model tersebut menekankan bahwa perawatan 
kesehatan yang benar-benar holistik harus mencakup semua aspek relasional 
pasien—fisik, psikologis, sosial, dan spiritual. 

Konsep “asal mula kehampaan” Mogahed yang berorientasi pada nilai-nilai 
transendental, secara signifikan memengaruhi pendekatannya dalam 
menyembuhkan luka emosional dan spiritual. Dalam setiap langkah penyembuhan, 
Mogahed secara konsisten menghubungkannya dengan nilai-nilai transendental, 
menjadikannya sebagai landasan utama untuk memberikan makna, membangun 
kembali kekuatan emosional, dan memperbaiki luka emosional dan spiritual. Proses 
penyembuhan ini menekankan pentingnya dimensi keimanan dan hubungan yang 
erat dengan Tuhan. 

Proses penyembuhan luka emosional yang diajukan oleh Mogahed terdiri dari 
empat langkah: mendiagnosis akar penderitaan, menyingkirkan hambatan 
penyembuhan, merawat luka, dan menjaga hati. Proses ini mencerminkan 
pendekatan penyembuhan yang komprehensif. Mogahed juga mengintegrasikan 
nilai-nilai spiritual dan transendental ke dalam setiap langkahnya, seperti kesabaran, 
berserah diri (tawakal dan inabah), berbaik sangka kepada Tuhan, keyakinan 
terhadap takdir, pengharapan akan pertolongan dan balasan yang baik dari Tuhan, 
serta menjadikan keridaan-Nya sebagai nilai dan tujuan hidup. 

Pada langkah menyingkirkan hambatan penyembuhan, Mogahed berupaya 
menepis berbagai mitos dan kesalahpahaman tentang agama, serta menghadirkan 
gambaran Tuhan yang lebih positif. Ia menggambarkan Tuhan sebagai sosok yang 
merancang ekspresi emosi, seperti menangis, sebagai mekanisme alami untuk 
penyembuhan. Proses mencari bantuan dalam mengatasi luka emosional 
dipandangnya sebagai bagian dari ibadah yang bernilai spiritual. Selain itu, Mogahed 
menekankan bahwa Tuhan adalah Maha Pengampun, mengetahui dan memahami 
penderitaan hamba-Nya, serta memberikan harapan dan pertolongan. 



Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman) 

117 
 

Pendekatan ini bertujuan menjauhkan pemahaman tentang Tuhan sebagai 
sosok yang hanya menghukum, dengan menggantinya dengan konsep Tuhan yang 
penuh kasih, pengampunan, dan pengertian. Mogahed juga secara eksplisit 
menghindari kemungkinan bahwa keyakinan agama, sikap, atau praktik keagamaan 
dapat memperburuk atau merusak kesehatan emosional, seperti dengan 
meningkatkan rasa bersalah, mendorong pola pikir yang kaku, atau menekan 
keinginan alami manusia (Beier, 2015). Hal ini dilakukan untuk memastikan bahwa 
nilai-nilai agama justru menjadi sumber pemulihan dan kekuatan, bukan hambatan 
dalam proses penyembuhan. 

Mogahed membagi langkah perawatan luka emosional menjadi dua bagian 
utama: pendekatan psikologis dan spiritual. Meskipun terdapat perbedaan bentuk 
praktik, ia secara konsisten mengintegrasikan nilai-nilai keimanan atau 
transendental ke dalam dua pendekatan tersebut. Misalnya, dalam pendekatan 
psikologis, Mogahed menekankan pentingnya menempatkan harapan yang rendah 
terhadap dunia, sambil menaruh harapan yang tinggi kepada Tuhan. Ia juga 
mendorong keyakinan bahwa setiap kesulitan yang diberikan Tuhan selalu disertai 
dengan kemudahan, serta mengajarkan untuk menemukan makna positif dalam 
setiap situasi dengan syukur dan sabar. Selain itu, ia mengajarkan pentingnya 
memperlakukan orang lain dengan baik, didasarkan pada keyakinan bahwa Tuhan 
akan membalasnya dengan kebaikan, dan menggarisbawahi pentingnya dukungan 
sosial sebagai wujud nyata dari pertolongan Tuhan. 

Pendekatan Mogahed di atas didukung oleh penelitian yang menunjukkan 
bahwa individu yang mengorientasikan hidup mereka pada upaya spiritual dan 
transendental melaporkan tingkat emosi positif yang lebih tinggi, kondisi pribadi 
yang lebih baik, kesehatan fisik yang lebih baik, perhatian yang lebih besar terhadap 
orang lain, serta kesejahteraan psikologis yang lebih tinggi (Sutatminingsih, 2018). 
Hal ini memperkuat relevansi pendekatan Mogahed dalam menciptakan pemulihan 
emosional yang holistik dan mendalam. 

Namun, Mogahed menekankan bahwa pendekatan ini hanya akan efektif jika 
diterapkan secara konsisten, penuh kesadaran, dan terintegrasi dengan baik secara 
internal maupun eksternal. Hal ini sejalan dengan temuan Koenig et al. (2012), yang 
dikutip oleh Beier (2015), bahwa agama dapat memberikan dampak negatif jika 
individu belum memiliki keyakinan agama yang matang, seperti pada usia muda atau 
saat keyakinan masih berkembang. Oleh karena itu, pendekatan spiritual ini 
memerlukan landasan keyakinan yang mendalam agar benar-benar memberikan 
manfaat dalam proses pemulihan emosional. 

Pada intinya, pembahasan Healing the Emptiness karya Yasmin Mogahed 
bertujuan untuk mencapai kesejahteraan emosional dan spiritual. Melalui 
pendekatan yang memanfaatkan ajaran agama sebagai jalan untuk meraih 
kesejahteraan imanensi dan transendensi, Mogahed memberikan kontribusi 
terhadap tercapainya kesejahteraan yang lebih holistik dan kehidupan yang lebih 
bermakna (Bentley, 2023). 

 
D. KESIMPULAN 

 Healing the Emptiness karya Yasmin Mogahed memberikan kontribusi penting 
dalam memahami dan mengatasi luka emosional melalui pendekatan transendental. 
Dengan mengintegrasikan teori psikologi modern dan nilai-nilai spiritual, buku ini 
menawarkan kerangka holistik yang mencakup aspek biologis, psikologis, sosial, dan 
spiritual. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa penyembuhan sejati berasal dari 



Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman) 

118 
 

kedekatan dengan Tuhan, bukan hanya dari solusi materialistik. Empat langkah yang 
diajukan-mendiagnosis akar penderitaan, menyingkirkan hambatan penyembuhan, 
merawat luka, dan menjaga hati-menekankan pentingnya keseimbangan antara 
pendekatan psikologis dan spiritual dalam proses pemulihan emosional. 

 Selain itu, dimensi transendental yang digarisbawahi oleh Mogahed menjadi 
landasan utama dalam menciptakan kesejahteraan emosional yang mendalam dan 
bermakna. Proses penyembuhan ini tidak hanya membantu individu menghadapi luka 
emosional tetapi juga memperkuat hubungan spiritual mereka dengan Tuhan, 
memberikan makna hidup yang lebih besar, serta membantu mereka mengatasi 
tantangan hidup dengan ketenangan batin. 
 Pendekatan holistik yang diusulkan Yasmin Mogahed dalam Healing the Emptiness 
dapat diadopsi oleh praktisi psikoterapi untuk memperluas cakupan terapi mereka, 
terutama dengan memperhatikan dimensi spiritual yang sering kali terabaikan dalam 
metode konvensional. Buku ini juga dapat dijadikan rujukan bagi individu atau kelompok 
yang ingin memperkuat aspek spiritual sebagai bagian dari pengelolaan emosi dan stres. 
Namun, diperlukan penelitian lebih lanjut untuk mengukur efektivitas pendekatan 
transendental ini secara empiris dalam penyembuhan luka emosional dan peningkatan 
kesejahteraan psikologis.  
 Nilai-nilai yang diusung dalam buku ini juga relevan untuk diintegrasikan ke 
dalam kurikulum pendidikan karakter serta program pelatihan konselor, sehingga dapat 
membantu individu menghadapi tantangan emosional dengan cara yang lebih bermakna 
dan terarah. Dengan langkah-langkah ini, diharapkan kesejahteraan emosional dan 
spiritual dapat dicapai secara maksimal. 
 

 
DAFTAR PUSTAKA 

 
Ackerman, A., & Puglisi, B. (2017). The Emotional Wound Thesaurus: A Writer’s Guide to Psychological 

Trauma (Vol. 6). JADD Publishing. 
Arroisi, J., Alfiansyah, I. M., & Perdana, M. P. (2021). Psikologi Modern Perspektif Malik Badri (Analisis Kritis 

atas Paradigma Psikoanalisa dan Behaviourisme). Al-Qalb : Jurnal Psikologi Islam, 12(1), 1–13. 
https://doi.org/10.15548/alqalb.v12i1.1722 

Beier, M. (2015). Assesing Faith: Beneficent vs. Toxic Spirituality. Dalam F. B. Kelcourse & K. B. Lyon (Ed.), 
Transforming Wisdom: Pastoral Psychotherapy in Theological Perspective (hlm. 97–115). Cascade 
Books. 

Benner, D. G. (2016). Healing Emotional Wounds. Wipf and Stock Publishers. 
Bentley, W. (2023). Happiness and Being Human: The Tension between Immanence and Transcendence in 

Religion/Spirituality. Religions, 14(7), 877. https://doi.org/10.3390/rel14070877 
Cashwell, C. S., Bentley, P. B., & Yarborough, J. P. (2007). The Only Way Out Is Through: The Peril of Spiritual 

Bypass. Counseling and Values, 51(2), 139–148. https://doi.org/10.1002/j.2161-
007X.2007.tb00071.x 

Daulay, N. (2023). Psikologi di Masa Kini. UMSU Press. 
Erlingsson, C., & Brysiewicz, P. (2017). A hands-on guide to doing content analysis. African Journal of 

Emergency Medicine, 7(3), 93–99. https://doi.org/10.1016/j.afjem.2017.08.001 
Habsy, B. A., Mufidha, N., Shelomita, C., Rahayu, I., & Muckorobin, Moch. I. (2023). Filsafat Dasar dalam 

Konseling Psikoanalisis: Studi Literatur. Indonesian Journal of Educational Counseling, 7(2), 189–
199. https://doi.org/10.30653/001.202372.266 

Haryanto, S. (2022). Kerangka Pardigmatik Psikologi Spiritual. JPPI (Jurnal Penelitian Pendidikan 
Indonesia), 8(4), 1115. https://doi.org/10.29210/020221723 

Hsieh, H.-F., & Shannon, S. E. (2005). Three Approaches to Qualitative Content Analysis. Qualitative Health 
Research, 15(9), 1277–1288. https://doi.org/10.1177/1049732305276687 

Isgandarova, N. (2019). Muraqaba as a Mindfulness-Based Therapy in Islamic Psychotherapy. Journal of 
Religion and Health, 58(4), 1146–1160. https://doi.org/10.1007/s10943-018-0695-y 



Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman) 

119 
 

Jais, S. M., Mohaiyuddin, N., Bistamam, M. N., Arip, M. A. S. M., & Othman, M. K. (2024). Adolescent Mental 
Health Interventions: A Review of Psychological and an Islamic Approach. Global Journal Al-
Thaqafah, 14(1), 50–61. https://doi.org/10.7187/GJAT072024-4 

Kamarulbahri, T. M. S. T., Noor, H. M., Mat, K. C., & Yusoff, S. H. M. (2024). Integrating Islamic Principles to 
Clinical Mental Health Care: Insights from al-Balkhi’s Approach to Psychiatric Disorder. Jurnal 
Sains Kesihatan Malaysia, 22(2), 39–54. http://dx.doi.org/10.17576/JSKM-2024-2202-03 

Khan, F., Aycan, S., & Keshavarzi, H. (2023). Clinical Applications of the Traditional Islamically-Integrated 
Psychotherapy (TIIP) Model: The Case of a Turkish Female. Dalam A. Haque & A. Rothman (Ed.), 
Clinical Applications of Islamic Psychology (hlm. 61–90). International Association of Islamic 
Psychology Publishing. 

Malik, N. A., & Mohamad, F. (2024). Conceptualizing the Heart as a Living Organism: A Corpus-Based 
Analysis of Yasmin Mogahed’s Religious Rhetoric. “Navigating Changes in Language and 
Communication in the 21st Century,” 160–165. 

Mogahed, Y. (2023). Healing the Emptiness (N. Andwiani, Penerj.). Noura Books. 
Muhajirah, M. (2020). Basic of Learning Theory: (Behaviorism, Cognitivism, Constructivism, and 

Humanism). International Journal of Asian Education, 1(1), 37–42. 
https://doi.org/10.46966/ijae.v1i1.23 

Nawariah, N. (2022). Konsep Manusia Menurut Pandangan Psikoanalisis dan Behaviorisme. Jurnal Ilmu 
Pendidikan dan Kearifan Lokal (JIPKL), 2(5), 252–259. 

Picciotto, G., Fox, J., & Neto, F. (2018). A phenomenology of spiritual bypass: Causes, consequences, and 
implications. Journal of Spirituality in Mental Health, 20(4), 333–354. 
https://doi.org/10.1080/19349637.2017.1417756 

Radebe, M. (2016). Emotional Wound Healing: How to Recover from Emotional Devastation. Xlibris 
Corporation. 

Sulmasy, D. P. (2002). A Biopsychosocial-Spiritual Model for the Care of Patients at the End of Life. The 
Gerontologist, 42(3), 24–33. https://doi.org/10.1093/geront/42.suppl_3.24 

Sultani, M. A., & Arslan, M. F. (2023). Authorial Transformation: The Impact of Counselling Psychology in 
Writing style of Yasemin Mogahed. Jahan-e-Tahqeeq, 6(3), 350-358. 

Sutatminingsih, R. (2018). Using Islamic Meditation Tradition “Suluk” Model for Mental Health. 
International Journal Of Medical Science And Clinical Invention, 5(2), 3513–3518. 
https://doi.org/10.18535/ijmsci/v5i2.04 

Syihabuddin. (2014). Struktur Ilmu Pendidikan Islam. Dalam Model-model Pembelajaran Berbasis Nilai 
Islam (Vol. 1, hlm. 1–68). Universitas Pendidikan Indonesia. 

Tousignant, M. (2023). Transcendence and Its Shadow: A Depth Psychological Inquiry into Transcendence, 
the Transcendent Function, and Spiritual Bypassing. Psychological Perspectives, 66(4), 479–496. 
https://doi.org/10.1080/00332925.2023.2311547 

Uyun, Q., Kurniawan, I. N., & Jaufalaily, N. (2019). Repentance and seeking forgiveness: The effects of 
spiritual therapy based on Islamic tenets to improve mental health. Mental Health, Religion & 
Culture, 22(2), 185–194. https://doi.org/10.1080/13674676.2018.1514593 

Wani, I. A., & Singh, B. (2019). Effect of Islamic psycho-spiritual therapy in managing craving, withdrawal 
symptoms, and mental health problems among cannabis users. Mental Health, Religion & Culture, 
22(7), 674–685. https://doi.org/10.1080/13674676.2019.1581755 

 
 


