NATHIQIYYAH: Jurnal Psikologi Islam elSSN: 2745-4207, pISSN: 2614-7815
Volume 8, Nomor 01, 2025: 111-119 DOI: https://doi.org/10.46781/nathigiyyah.v8il

Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional:
Analisis Isi Buku “Healing the Emptiness” karya Yasmin Mogahed

Shofwan Sholahudin
shofwan.sholah@upi.edu

Rifal Naoval Rahman

rifalnaovalrahman@upi.edu

Maman Abdurahman
mamanabdurrahman@upi.edu
L23Universitas Pendidikan Indonesia
Jalan Dr. Setiabudhi No. 229, Bandung, Jawa Barat

Abstract

This article aims to explore the integration of psychological and Islamic spiritual approaches within a
transcendental framework, as conceptualized by Yasmin Mogahed in Healing the Emptiness. Using a
qualitative content analysis method, the study investigates the narrative and conceptual structure of the book,
particularly in relation to emotional healing. The findings reveal that Mogahed offers a holistic approach that
blends biological, psychological, social, and spiritual dimensions, placing the relationship with God as the
central foundation of recovery. Her proposed four-step healing process includes diagnosing the root of
suffering, removing barriers to healing, treating the wound, and safeguarding the heart. Mogahed also rejects
the notion of spiritual bypassing and encourages a conscious integration of spiritual practices and
psychological insights. This study concludes that a transcendental approach not only provides a new
understanding of emotional healing but also opens up possibilities for more meaningful and spiritually
informed psychotherapy, especially in religious contexts.

Keywords : emotional wounds, transcendental, spiritual psychology, Islamic psychotherapy, Yasmin Mogahed

Abstrak

Artikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi integrasi pendekatan psikologi dan spiritual Islam dalam
bingkai dimensi transendental berdasarkan pemikiran Yasmin Mogahed dalam Healing the Emptiness.
Dengan metode analisis isi kualitatif, penelitian ini menelaah narasi dan struktur konseptual dalam buku
tersebut, khususnya dalam kaitannya dengan penyembuhan luka emosional. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa Mogahed menawarkan pendekatan holistik yang memadukan dimensi biologis, psikologis, sosial,
dan spiritual, serta menempatkan hubungan dengan Tuhan sebagai fondasi utama dalam proses
pemulihan. Empat langkah utama dalam proses penyembuhan yang diusulkannya mencakup:
mendiagnosis akar penderitaan, mengatasi hambatan penyembuhan, merawat luka, dan menjaga hati.
Mogahed juga menolak praktik spiritual bypassing dan menyarankan integrasi sadar antara praktik
spiritual dan pendekatan psikologis. Artikel ini menegaskan bahwa pendekatan transendental tidak hanya
memberikan pemahaman baru tentang penyembuhan emosional, tetapi juga membuka ruang bagi praktik
psikoterapi yang lebih bermakna dan bernuansa spiritual, khususnya dalam konteks masyarakat religius.

Kata Kunci: luka emosional, transendental, psikologi spiritual, psikoterapi Islam, Yasmin Mogahed

111


mailto:shofwan.sholah@upi.edu
mailto:rifalnaovalrahman@gmail.com
mailto:mamanabdurrahman@upi.edu

Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman)

A. PENDAHULUAN

Luka emosional merupakan salah satu tantangan besar dalam kehidupan manusia
yang dapat memengaruhi kualitas hidup secara signifikan. Luka ini, meskipun bersifat
psikologis, meninggalkan bekas yang mendalam, mirip dengan luka fisik. Luka emosional
dapat merusak harga diri, mengubah cara seseorang memandang dunia, menyebabkan
masalah kepercayaan, dan memengaruhi interaksi sosial seseorang (Ackerman & Puglisi,
2017). Oleh karena itu, luka emosional perlu ditangani secara serius agar setiap orang
dapat mencapai kesejahteraan emosional dan meningkatkan kualitas hidupnya.

Berbagai terapi telah dikembangkan untuk mengatasi luka emosional, seperti
terapi perilaku dan psikoanalitik. Namun, terapi ini seringkali mendapat kritik karena
kurang memperhatikan aspek spiritual dan transendental, yang penting bagi masyarakat
religius, khususnya umat Islam (Arroisi dkk., 2021). Dimensi spiritualitas seringkali
terabaikan dalam pendekatan konvensional, padahal spiritualitas dapat menjadi fondasi
yang kuat untuk proses pemulihan emosional.

Yasmin Mogahed dalam bukunya Healing the Emptiness menawarkan pendekatan
unik untuk memahami dan mengatasi luka emosional. la memadukan teori psikologi
modern dengan nilai-nilai spiritual Islam dan menjadikan dimensi transendental sebagai
pondasinya, menciptakan pendekatan yang holistik dan bermakna, terutama untuk
mereka yang memiliki perspektif religius. Pendekatan ini tidak hanya membantu
individu memahami penyebab dan hambatan pemulihan emosional, tetapi juga
menawarkan langkah-langkah praktis menuju kesejahteraan emosional dan spiritual.
Buku ini memberikan solusi yang tidak hanya teoritis tetapi juga aplikatif untuk
mengatasi tantangan emosional dan eksistensial.

Penelitian sebelumnya telah mengeksplorasi berbagai pendekatan psikologis dan
spiritual dalam kesehatan mental. Sultani & Arslan (2023) menyoroti interaksi antara
kondisi neurologis dan gaya naratif Yasmin Mogahed dalam Healing the Emptiness
(2022), menggarisbawahi penggunaan metafora reflektif dan integrasi nilai spiritual,
sementara Malik & Mohamad (2024) menganalisis metafora religius dalam retorika
Mogahed, khususnya tentang hati. Pendekatan psikologis dan spiritual Islam juga dikaji
oleh Uyun dkk. (2019), yang mengevaluasi terapi tawba dan istighfar untuk kesehatan
mental mahasiswa, serta Jais dkk. (2024), yang menekankan pentingnya intervensi
holistik untuk remaja. Selain itu, Khan dkk. (2023) menyoroti model TIIP (Traditional
Islamically Integrated Psychotherapy) untuk mengatasi trauma psikospiritual, sementara
Wani & Singh (2019) serta Isgandarova (2019) fokus pada psiko-spiritual Islam untuk
kecanduan dan kecemasan. Kamarulbahri dkk. (2024) merefleksikan kontribusi al-
Balkhi dalam psikologi Islam, menekankan hubungan spiritualitas dan kesehatan mental.
Namun, belum ada penelitian yang mengintegrasikan pendekatan spiritual Islam dan
psikologi modern dalam kerangka dimensi transendental untuk penyembuhan luka
emosional, seperti yang diusulkan Mogahed dalam Healing the Emptiness.

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi integrasi pendekatan psikologi dan
spiritual Islam dalam bingkai dimensi transendental, sebagaimana dipaparkan oleh
Yasmin Mogahed dalam Healing the Emptiness. Penelitian ini juga berfokus pada
kontribusi pendekatan tersebut dalam mendukung proses pemulihan luka emosional.
Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat memberikan wawasan mendalam
tentang pentingnya pengintegrasian nilai-nilai spiritual dalam psikoterapi modern untuk
mendukung pemulihan yang holistik.

B. METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan metode analisis isi kualitatif. Metode ini dipilih untuk

112



Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman)

menggali secara mendalam bagaimana Yasmin Mogahed mengintegrasikan nilai-nilai
spiritual Islam dengan teori psikologi modern, serta menjadikan dimensi transendental
sebagai landasan utama dalam karyanya Healing the Emptiness. Langkah-langkah
penelitian ini mengikuti prosedur yang dijelaskan oleh Hsieh & Shannon (2005) dan
Erlingsson & Brysiewicz (2017) yang meliputi:

1.

Menentukan Sumber Data: Sumber data utama dalam penelitian ini adalah buku
Healing the Emptiness karya Yasmin Mogahed. Buku ini dianalisis sebagai teks
yang merepresentasikan integrasi antara dimensi psikologi dan spiritualitas
[slam.

Pengumpulan Data: Data dikumpulkan melalui pembacaan mendalam terhadap
teks buku tersebut. Proses ini dilakukan secara berulang untuk memahami
konteks, konsep, dan nilai yang disampaikan oleh penulis.

Pengodean Data: Data yang relevan diidentifikasi melalui teknik penyorotan
kata, frasa, atau kalimat yang menggambarkan ide atau konsep utama. Tahapan
ini melibatkan proses pengkondensasian data awal, dan transformasi data
tersebut menjadi kode.

Kategorisasi dan Analisis: Kode-kode yang diperoleh kemudian dikelompokkan
ke dalam kategori berdasarkan hubungan konseptualnya. Analisis dilakukan
untuk mengeksplorasi bagaimana dimensi psikologi dan spiritualitas saling
berinteraksi dalam bingkai transendental.

Interpretasi Data: Data yang telah dikategorikan diinterpretasikan untuk
menemukan makna mendalam sesuai dengan tujuan penelitian. Interpretasi ini
digunakan untuk menarik kesimpulan tentang relevansi dan kontribusi
pendekatan Yasmin Mogahed terhadap pemulihan luka emosional.

C. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
HASIL PENELITIAN

1. Konsep Kehampaan: Hakikat Rasa Sakit dan Ujian Hidup

Berdasarkan hasil analisis isi buku Healing the Emptiness, ditemukan
bahwa Yasmin Mogahed membangun narasi penyembuhan luka batin yang
berakar dari kondisi eksistensial manusia yang terputus dari sumber
transendensi, yaitu Tuhan. Konsep “kehampaan” dipahami bukan sekadar
kekosongan emosional, tetapi sebagai luka spiritual yang mendasar. Hal ini
tampak dari pernyataannya: “Luka di dalam diri kita adalah luka terpisah
dengan-Nya. Bagaimana mungkin luka seperti itu disembuhkan melalui materi?”
(Mogahed, 2023, hlm. 19-20).

Kehampaan itu, menurut Mogahed, menimbulkan kebutuhan mendalam
akan cinta, koneksi, keamanan, dan makna. Pemenuhan terhadap kebutuhan ini
kerap dikejar melalui pendekatan materialistik—seperti konsumsi, relasi
seksual bebas, narkoba, dan pelarian emosional lain—yang justru memperparah
luka batin.

Mogahed menempatkan rasa sakit sebagai indikator penting dalam
perjalanan penyembuhan, bukan sesuatu yang perlu ditekan atau dihindari. Rasa
sakit menjadi penanda adanya masalah mendalam yang harus ditangani dari
akar, bukan hanya gejalanya. Banyak orang, menurutnya, keliru dalam
merespons rasa sakit dengan cara yang justru menjauhkannya dari sumber
penyembuhan sejati.

Selain itu, Mogahed menyoroti peran ujian hidup sebagai sarana
pemurnian jiwa. Ujian bukan hanya bentuk cobaan, tetapi juga cara Tuhan

113



Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman)

mengembalikan manusia ke arah yang benar, memperbaiki kekurangan, dan
menanamkan kesadaran akan ketergantungan pada Tuhan serta kefanaan dunia.
Dalam perspektif ini, rasa sakit dan ujian menjadi pintu masuk bagi keikhlasan,
kesadaran diri, dan ketundukan kepada Tuhan.

2. Dimensi Transendental dalam Menghadapi Tantangan Hidup

Mogahed mengungkapkan bahwa Tuhan membekali manusia dengan
potensi untuk bangkit dan berkembang melalui tantangan. Ia menghubungkan
hal ini dengan penerapan Stockdale Paradox—menyeimbangkan harapan
optimis dengan penerimaan atas realitas pahit. Dalam Islam, sikap ini sejalan
dengan sabar dan tetap berharap kepada pertolongan Tuhan. Mogahed
menekankan bahwa harapan tersebut tidak boleh terikat oleh waktu atau bentuk
tertentu. Pertolongan Tuhan mungkin datang bukan dalam wujud yang
diinginkan, tetapi bisa berupa ketabahan. Ketabahan ini bukanlah bentuk
spiritual bypassing, melainkan manifestasi nyata dari pertolongan-Nya.

Lebih jauh, Mogahed menekankan pentingnya membangun kedekatan
dengan Tuhan, terutama di saat kelapangan agar mendapatkan pertolongan-Nya.
Mogahed mengutip hadits Nabi Muhammad saw.: “Kenalilah Allah pada saat
senang, niscaya Allah akan mengenalmu pada saat susah.” Kedekatan ini
membangun sistem kekebalan spiritual dan emosional yang kokoh untuk
menghadapi berbagai tantangan hidup.

3. Langkah Penyembuhan Luka Emosional

Dalam buku Healing the Emptiness, ditemukan bahwa Yasmin Mogahed
menawarkan sebuah kerangka penyembuhan luka emosional yang bersifat
integratif, mencakup aspek biologis, psikologis, sosial, dan spiritual. Proses
penyembuhan tersebut disusun dalam empat tahapan utama yang saling terkait
dan membentuk satu kesatuan utuh dalam perjalanan menuju keutuhan jiwa.

Tahap pertama yang ditegaskan Mogahed adalah pentingnya mendiagnosis
penderitaan secara menyeluruh. la membagi akar luka emosional ke dalam
empat aspek: biologis, yang berkaitan dengan kondisi tubuh dan sistem saraf;
psikologis, yang melibatkan cara berpikir, pola mental, dan persepsi terhadap
kehidupan; lingkungan, yang mencakup relasi sosial, tempat tinggal, serta
rutinitas harian; dan spiritual, yang merujuk pada kondisi qalb (hati batin) dan
ruh (jiwa) serta keterhubungannya dengan Tuhan. Dalam kerangka ini, rasa sakit
tidak semata-mata dipandang sebagai penderitaan, tetapi sebagai sinyal penting
bahwa ada ketidakseimbangan dalam salah satu aspek keberadaan manusia.
Apabila sinyal ini diabaikan, maka luka tersebut berisiko berkembang menjadi
penderitaan eksistensial yang lebih dalam.

Setelah mengenali akar luka, Mogahed mengarahkan perhatian pada
berbagai hambatan yang dapat menghalangi proses penyembuhan. Hambatan-
hambatan tersebut tidak hanya berupa kondisi psikologis atau lingkungan, tetapi
juga kesalahpahaman spiritual yang merugikan. Beberapa hambatan yang
dianalisis antara lain adalah mitos keliru tentang sabar yang mendorong individu
untuk menekan emosi secara tidak sehat, pikiran negatif yang berulang dan
destruktif, rasa malu yang berlebihan karena pengalaman masa lalu, kurangnya
kasih terhadap diri sendiri, serta ketidakmampuan untuk menerima kenyataan
hidup yang telah terjadi. Selain itu, pengidealisasian terhadap objek kehilangan,
penekanan emosi, kebiasaan mengenang trauma tanpa upaya untuk melanjutkan
hidup, serta ketergantungan mutlak pada diri sendiri tanpa melibatkan Tuhan
menjadi penghambat utama penyembuhan. Kurangnya dukungan sosial juga

114



Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman)

disebut sebagai faktor yang dapat memperpanjang penderitaan, karena manusia
secara fitrah membutuhkan koneksi dan penguatan dari sesama.

Dalam tahap perawatan luka, pendekatan Mogahed menggabungkan aspek
psikologis dan spiritual secara seimbang. Dari sisi psikologis, ia menekankan
perlunya transformasi cara pandang terhadap kehidupan, termasuk kemampuan
untuk menerima bahwa dunia tidak sempurna. Ia juga mendorong individu
untuk mengubah fokus dari hal-hal negatif menuju nilai-nilai yang bermakna,
serta mengevaluasi kembali pola pikir dan keputusan yang selama ini diambil,
apakah hal itu membantu atau justru memperburuk keadaan. Pembentukan
makna baru serta tujuan hidup yang lebih besar, relasi interpersonal yang sehat,
penerimaan rasa sakit dengan kasih, dan keterlibatan dalam pelayanan sosial
menjadi bagian penting dalam proses perawatan luka batin. Semua ini dilandasi
oleh kesadaran bahwa manusia memiliki daya untuk memilih fokus, membentuk
makna, dan menentukan arah hidupnya secara sadar.

Di sisi spiritual, Mogahed menegaskan bahwa praktik-praktik ibadah
seperti sujud, syukur, dzikir, dan shalat bukan sekadar rutinitas keagamaan,
melainkan fondasi bagi stabilitas jiwa. Keyakinan terhadap takdir, prasangka
baik kepada Allah, dan tawakal dipahami sebagai kekuatan internal yang mampu
mengubah respons seseorang terhadap realitas pahit. Spiritualitas yang hidup
juga mendorong manusia untuk membersihkan hati dari amarah dan dendam,
membebaskan diri dari tekanan sosial, serta mengembalikan seluruh orientasi
hidup kepada Allah. Doa, istikharah, dan tahajud dimaknai sebagai jembatan
penghubung antara kesadaran manusia yang rapuh dan kekuatan ilahi yang
menguatkan.

Langkah terakhir yang ditemukan dalam kerangka penyembuhan Mogahed
adalah menjaga hati. Dalam bagian ini, hati diposisikan sebagai pusat
keberadaan spiritual yang harus dijaga dari berbagai pengaruh yang merusak.
Menurut Mogahed, apa yang dilihat, didengar, dan diucapkan akan membentuk
“makanan hati”. Ketika hati terlalu sering terpapar hal-hal yang haram atau
duniawi secara berlebihan, maka kekhusyukan dan kejernihannya akan terkikis.
Karena itu, ia menganjurkan agar hati dijaga dengan selektif terhadap informasi
dan interaksi yang masuk. Di samping itu, lingkungan pergaulan juga harus
dipilih dengan bijak, karena teman dan pasangan hidup yang tepat dapat menjadi
pelindung dan penguat dalam proses pemulihan. Akhirnya, Mogahed
memperingatkan bahaya kerusakan hati yang terjadi ketika sesuatu yang
seharusnya tidak menduduki tempat utama dalam jiwa, seperti cinta dunia,
pengakuan sosial, atau keterikatan yang tidak sehat, menggantikan posisi Allah.
Dalam pandangan ini, kesuksesan sejati bukan terletak pada pencapaian
duniawi, tetapi pada kemampuan seseorang untuk menghadap Allah dengan
qalbun salim—hati yang selamat, bersih, dan hanya tertambat pada-Nya.

PEMBAHASAN

Konsep kehampaan yang diangkat dalam Healing the Emptiness karya Yasmin
Mogahed menekankan dimensi transendental dalam memahami dan mengatasi luka
emosional. Buku ini mengintegrasikan teori-teori psikologi modern dan konsep
spiritualitas, memberikan kerangka komprehensif untuk penyembuhan Iluka
emosional yang sering kali terabaikan dalam pendekatan klinis murni.

Kehampaan yang digambarkan sebagai "luka mendasar akibat keterpisahan
dengan Tuhan" menunjukkan bahwa Mogahed memandang dimensi spiritual sebagai

115



Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman)

aspek yang tidak dapat diabaikan dalam kehidupan manusia. Pendekatan ini berbeda
dengan teori psikologi lainnya, seperti psikoanalisis, behaviorisme, dan humanisme
yang sering kali memusatkan perhatian pada aspek kognitif atau psikologis dan
mengesampingkan aspek spiritual (Arroisi dkk., 2021; Habsy dkk., 2023; Muhajirah,
2020; Nawariah, 2022).

Pandangan Mogahed ini sejalan dengan pemikiran Syihabuddin (2014), yang
memandang manusia sebagai entitas yang terdiri dari jasad (biologis), akal, nafsu
(kognitif/psikologis), ruh, dan qalb atau hati (spiritual). Seluruh aspek tersebut
dianggap sebagai bagian yang integral dan menjadi sasaran utama dalam pendidikan,
menunjukkan pentingnya pendekatan holistik dalam memahami dan membentuk
manusia.

Namun demikian, Mogahed tidak mengabaikan aspek lain, seperti biologis,
kognitif/psikologis, dan lingkungan. [a menegaskan bahwa seluruh aspek tersebut—
biologis, kognitif/psikologis, spiritual, dan lingkungan—perlu dipertimbangkan
secara holistik tanpa mengesampingkan salah satu di antaranya. Pendekatan ini
membedakan Mogahed dari fenomena spiritual bypassing, yaitu kecenderungan
menggunakan spiritualitas sebagai pelarian untuk menghindari atau mengabaikan
masalah emosional atau psikologis, yang efeknya sering kali hanya bersifat
sementara (Cashwell dkk., 2007; Picciotto dkk., 2018; Tousignant, 2023).

Pendekatan ini juga sejalan dengan pendekatan psikologi spiritual Islam
(Daulay, 2023; Haryanto, 2022) serta model Biopsychosocial-Spiritual yang
diperkenalkan oleh Sulmasy (2002). Model tersebut menekankan bahwa perawatan
kesehatan yang benar-benar holistik harus mencakup semua aspek relasional
pasien—fisik, psikologis, sosial, dan spiritual.

Konsep “asal mula kehampaan” Mogahed yang berorientasi pada nilai-nilai
transendental, secara  signifikan = memengaruhi  pendekatannya dalam
menyembuhkan luka emosional dan spiritual. Dalam setiap langkah penyembuhan,
Mogahed secara konsisten menghubungkannya dengan nilai-nilai transendental,
menjadikannya sebagai landasan utama untuk memberikan makna, membangun
kembali kekuatan emosional, dan memperbaiki luka emosional dan spiritual. Proses
penyembuhan ini menekankan pentingnya dimensi keimanan dan hubungan yang
erat dengan Tuhan.

Proses penyembuhan luka emosional yang diajukan oleh Mogahed terdiri dari
empat langkah: mendiagnosis akar penderitaan, menyingkirkan hambatan
penyembuhan, merawat luka, dan menjaga hati. Proses ini mencerminkan
pendekatan penyembuhan yang komprehensif. Mogahed juga mengintegrasikan
nilai-nilai spiritual dan transendental ke dalam setiap langkahnya, seperti kesabaran,
berserah diri (tawakal dan inabah), berbaik sangka kepada Tuhan, keyakinan
terhadap takdir, pengharapan akan pertolongan dan balasan yang baik dari Tuhan,
serta menjadikan keridaan-Nya sebagai nilai dan tujuan hidup.

Pada langkah menyingkirkan hambatan penyembuhan, Mogahed berupaya
menepis berbagai mitos dan kesalahpahaman tentang agama, serta menghadirkan
gambaran Tuhan yang lebih positif. [a menggambarkan Tuhan sebagai sosok yang
merancang ekspresi emosi, seperti menangis, sebagai mekanisme alami untuk
penyembuhan. Proses mencari bantuan dalam mengatasi luka emosional
dipandangnya sebagai bagian dari ibadah yang bernilai spiritual. Selain itu, Mogahed
menekankan bahwa Tuhan adalah Maha Pengampun, mengetahui dan memahami
penderitaan hamba-Nya, serta memberikan harapan dan pertolongan.

116



Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman)

Pendekatan ini bertujuan menjauhkan pemahaman tentang Tuhan sebagai
sosok yang hanya menghukum, dengan menggantinya dengan konsep Tuhan yang
penuh kasih, pengampunan, dan pengertian. Mogahed juga secara eksplisit
menghindari kemungkinan bahwa keyakinan agama, sikap, atau praktik keagamaan
dapat memperburuk atau merusak kesehatan emosional, seperti dengan
meningkatkan rasa bersalah, mendorong pola pikir yang kaku, atau menekan
keinginan alami manusia (Beier, 2015). Hal ini dilakukan untuk memastikan bahwa
nilai-nilai agama justru menjadi sumber pemulihan dan kekuatan, bukan hambatan
dalam proses penyembuhan.

Mogahed membagi langkah perawatan luka emosional menjadi dua bagian
utama: pendekatan psikologis dan spiritual. Meskipun terdapat perbedaan bentuk
praktik, ia secara konsisten mengintegrasikan nilai-nilai keimanan atau
transendental ke dalam dua pendekatan tersebut. Misalnya, dalam pendekatan
psikologis, Mogahed menekankan pentingnya menempatkan harapan yang rendah
terhadap dunia, sambil menaruh harapan yang tinggi kepada Tuhan. Ia juga
mendorong keyakinan bahwa setiap kesulitan yang diberikan Tuhan selalu disertai
dengan kemudahan, serta mengajarkan untuk menemukan makna positif dalam
setiap situasi dengan syukur dan sabar. Selain itu, ia mengajarkan pentingnya
memperlakukan orang lain dengan baik, didasarkan pada keyakinan bahwa Tuhan
akan membalasnya dengan kebaikan, dan menggarisbawahi pentingnya dukungan
sosial sebagai wujud nyata dari pertolongan Tuhan.

Pendekatan Mogahed di atas didukung oleh penelitian yang menunjukkan
bahwa individu yang mengorientasikan hidup mereka pada upaya spiritual dan
transendental melaporkan tingkat emosi positif yang lebih tinggi, kondisi pribadi
yang lebih baik, kesehatan fisik yang lebih baik, perhatian yang lebih besar terhadap
orang lain, serta kesejahteraan psikologis yang lebih tinggi (Sutatminingsih, 2018).
Hal ini memperkuat relevansi pendekatan Mogahed dalam menciptakan pemulihan
emosional yang holistik dan mendalam.

Namun, Mogahed menekankan bahwa pendekatan ini hanya akan efektif jika
diterapkan secara konsisten, penuh kesadaran, dan terintegrasi dengan baik secara
internal maupun eksternal. Hal ini sejalan dengan temuan Koenig et al. (2012), yang
dikutip oleh Beier (2015), bahwa agama dapat memberikan dampak negatif jika
individu belum memiliki keyakinan agama yang matang, seperti pada usia muda atau
saat keyakinan masih berkembang. Oleh karena itu, pendekatan spiritual ini
memerlukan landasan keyakinan yang mendalam agar benar-benar memberikan
manfaat dalam proses pemulihan emosional.

Pada intinya, pembahasan Healing the Emptiness karya Yasmin Mogahed
bertujuan untuk mencapai kesejahteraan emosional dan spiritual. Melalui
pendekatan yang memanfaatkan ajaran agama sebagai jalan untuk meraih
kesejahteraan imanensi dan transendensi, Mogahed memberikan kontribusi
terhadap tercapainya kesejahteraan yang lebih holistik dan kehidupan yang lebih
bermakna (Bentley, 2023).

D. KESIMPULAN

Healing the Emptiness karya Yasmin Mogahed memberikan kontribusi penting
dalam memahami dan mengatasi luka emosional melalui pendekatan transendental.
Dengan mengintegrasikan teori psikologi modern dan nilai-nilai spiritual, buku ini
menawarkan kerangka holistik yang mencakup aspek biologis, psikologis, sosial, dan
spiritual. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa penyembuhan sejati berasal dari

117



Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman)

kedekatan dengan Tuhan, bukan hanya dari solusi materialistik. Empat langkah yang
diajukan-mendiagnosis akar penderitaan, menyingkirkan hambatan penyembuhan,
merawat luka, dan menjaga hati-menekankan pentingnya keseimbangan antara
pendekatan psikologis dan spiritual dalam proses pemulihan emosional.

Selain itu, dimensi transendental yang digarisbawahi oleh Mogahed menjadi
landasan utama dalam menciptakan kesejahteraan emosional yang mendalam dan
bermakna. Proses penyembuhan ini tidak hanya membantu individu menghadapi luka
emosional tetapi juga memperkuat hubungan spiritual mereka dengan Tuhan,
memberikan makna hidup yang lebih besar, serta membantu mereka mengatasi
tantangan hidup dengan ketenangan batin.

Pendekatan holistik yang diusulkan Yasmin Mogahed dalam Healing the Emptiness
dapat diadopsi oleh praktisi psikoterapi untuk memperluas cakupan terapi mereka,
terutama dengan memperhatikan dimensi spiritual yang sering kali terabaikan dalam
metode konvensional. Buku ini juga dapat dijadikan rujukan bagi individu atau kelompok
yang ingin memperkuat aspek spiritual sebagai bagian dari pengelolaan emosi dan stres.
Namun, diperlukan penelitian lebih lanjut untuk mengukur efektivitas pendekatan
transendental ini secara empiris dalam penyembuhan luka emosional dan peningkatan
kesejahteraan psikologis.

Nilai-nilai yang diusung dalam buku ini juga relevan untuk diintegrasikan ke
dalam kurikulum pendidikan karakter serta program pelatihan konselor, sehingga dapat
membantu individu menghadapi tantangan emosional dengan cara yang lebih bermakna
dan terarah. Dengan langkah-langkah ini, diharapkan kesejahteraan emosional dan
spiritual dapat dicapai secara maksimal.

DAFTAR PUSTAKA

Ackerman, A., & Puglisi, B. (2017). The Emotional Wound Thesaurus: A Writer’s Guide to Psychological
Trauma (Vol. 6). JADD Publishing.

Arroisi, J., Alfiansyah, I. M., & Perdana, M. P. (2021). Psikologi Modern Perspektif Malik Badri (Analisis Kritis
atas Paradigma Psikoanalisa dan Behaviourisme). Al-Qalb : Jurnal Psikologi Islam, 12(1), 1-13.
https://doi.org/10.15548/alqalb.v12i1.1722

Beier, M. (2015). Assesing Faith: Beneficent vs. Toxic Spirituality. Dalam F. B. Kelcourse & K. B. Lyon (Ed.),
Transforming Wisdom: Pastoral Psychotherapy in Theological Perspective (hlm. 97-115). Cascade
Books.

Benner, D. G. (2016). Healing Emotional Wounds. Wipf and Stock Publishers.

Bentley, W. (2023). Happiness and Being Human: The Tension between Immanence and Transcendence in
Religion/Spirituality. Religions, 14(7), 877. https://doi.org/10.3390/rel14070877

Cashwell, C.S., Bentley, P. B., & Yarborough, J. P. (2007). The Only Way Out Is Through: The Peril of Spiritual
Bypass. Counseling and Values, 51(2), 139-148. https://doi.org/10.1002/j.2161-
007X.2007.tb00071.x

Daulay, N. (2023). Psikologi di Masa Kini. UMSU Press.

Erlingsson, C., & Brysiewicz, P. (2017). A hands-on guide to doing content analysis. African Journal of
Emergency Medicine, 7(3), 93-99. https://doi.org/10.1016/j.afjem.2017.08.001

Habsy, B. A., Mufidha, N., Shelomita, C., Rahayu, 1., & Muckorobin, Moch. 1. (2023). Filsafat Dasar dalam
Konseling Psikoanalisis: Studi Literatur. Indonesian Journal of Educational Counseling, 7(2), 189-
199. https://doi.org/10.30653/001.202372.266

Haryanto, S. (2022). Kerangka Pardigmatik Psikologi Spiritual. JPPI (Jurnal Penelitian Pendidikan
Indonesia), 8(4), 1115. https://doi.org/10.29210/020221723

Hsieh, H.-F., & Shannon, S. E. (2005). Three Approaches to Qualitative Content Analysis. Qualitative Health
Research, 15(9), 1277-1288. https://doi.org/10.1177/1049732305276687

Isgandarova, N. (2019). Muraqaba as a Mindfulness-Based Therapy in Islamic Psychotherapy. Journal of
Religion and Health, 58(4), 1146-1160. https://doi.org/10.1007/s10943-018-0695-y

118



Dimensi Transendental dalam Penyembuhan Luka Emosional (Sholahudin, Rahman, Abdurahman)

Jais, S. M., Mohaiyuddin, N., Bistamam, M. N., Arip, M. A. S. M., & Othman, M. K. (2024). Adolescent Mental
Health Interventions: A Review of Psychological and an Islamic Approach. Global Journal Al-
Thaqafah, 14(1), 50-61. https://doi.org/10.7187 /GJAT072024-4

Kamarulbahri, T. M. S. T., Noor, H. M., Mat, K. C., & Yusoff, S. H. M. (2024). Integrating Islamic Principles to
Clinical Mental Health Care: Insights from al-Balkhi’s Approach to Psychiatric Disorder. Jurnal
Sains Kesihatan Malaysia, 22(2), 39-54. http://dx.doi.org/10.17576 /]SKM-2024-2202-03

Khan, F., Aycan, S., & Keshavarzi, H. (2023). Clinical Applications of the Traditional Islamically-Integrated
Psychotherapy (TIIP) Model: The Case of a Turkish Female. Dalam A. Haque & A. Rothman (Ed.),
Clinical Applications of Islamic Psychology (hlm. 61-90). International Association of Islamic
Psychology Publishing.

Malik, N. A., & Mohamad, F. (2024). Conceptualizing the Heart as a Living Organism: A Corpus-Based
Analysis of Yasmin Mogahed’s Religious Rhetoric. “Navigating Changes in Language and
Communication in the 21st Century,” 160-165.

Mogahed, Y. (2023). Healing the Emptiness (N. Andwiani, Penerj.). Noura Books.

Muhajirah, M. (2020). Basic of Learning Theory: (Behaviorism, Cognitivism, Constructivism, and
Humanism). International Journal of Asian Education, 1(1), 37-42.
https://doi.org/10.46966 /ijae.v1i1.23

Nawariah, N. (2022). Konsep Manusia Menurut Pandangan Psikoanalisis dan Behaviorisme. jurnal llmu
Pendidikan dan Kearifan Lokal (JIPKL), 2(5), 252-259.

Picciotto, G., Fox, J., & Neto, F. (2018). A phenomenology of spiritual bypass: Causes, consequences, and
implications.  Journal  of  Spirituality @ in  Mental Health, 20(4), 333-354.
https://doi.org/10.1080/19349637.2017.1417756

Radebe, M. (2016). Emotional Wound Healing: How to Recover from Emotional Devastation. Xlibris
Corporation.

Sulmasy, D. P. (2002). A Biopsychosocial-Spiritual Model for the Care of Patients at the End of Life. The
Gerontologist, 42(3), 24-33. https://doi.org/10.1093 /geront/42.suppl_3.24

Sultani, M. A,, & Arslan, M. F. (2023). Authorial Transformation: The Impact of Counselling Psychology in
Writing style of Yasemin Mogahed. Jahan-e-Tahqeeq, 6(3), 350-358.

Sutatminingsih, R. (2018). Using Islamic Meditation Tradition “Suluk” Model for Mental Health.
International Journal Of Medical Science And Clinical Invention, 5(2), 3513-3518.
https://doi.org/10.18535/ijmsci/v5i2.04

Syihabuddin. (2014). Struktur [Imu Pendidikan Islam. Dalam Model-model Pembelajaran Berbasis Nilai
Islam (Vol. 1, hlm. 1-68). Universitas Pendidikan Indonesia.

Tousignant, M. (2023). Transcendence and Its Shadow: A Depth Psychological Inquiry into Transcendence,
the Transcendent Function, and Spiritual Bypassing. Psychological Perspectives, 66(4), 479-496.
https://doi.org/10.1080/00332925.2023.2311547

Uyun, Q., Kurniawan, I. N., & Jaufalaily, N. (2019). Repentance and seeking forgiveness: The effects of
spiritual therapy based on Islamic tenets to improve mental health. Mental Health, Religion &
Culture, 22(2), 185-194. https://doi.org/10.1080/13674676.2018.1514593

Wani, . A, & Singh, B. (2019). Effect of Islamic psycho-spiritual therapy in managing craving, withdrawal
symptoms, and mental health problems among cannabis users. Mental Health, Religion & Culture,
22(7), 674-685. https://doi.org/10.1080/13674676.2019.1581755

119



