
NATHIQIYYAH: Jurnal Psikologi Islam     eISSN: 2745-4207, pISSN: 2614-7815 

Volume 7, Nomor 2, 2024: 171 -   182     DOI: https://doi.org/10.46781/nathiqiyyah.v7i1 

171 

 

 

KAJIAN PSIKOLOGI ISLAM: INTEGRASI PENDEKATAN FALSAFI 

DAN PSIKOLOGI MODERN  

Alfi Wirda Mawaddah, Vivik Shofiah, Khairunnas Rajab 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

e-mail: alfiwirdamawaddah@gmail.com 

  

Abstrack 

Islamic Psychology is a branch of science that integrates psychological principles with Islamic teachings, based 

on the Qur'an, Hadith, and Islamic scholarly traditions such as philosophy, Sufism, and the perspectives of 

scholars on human psyche. This study aims to explore the integration of Islamic psychology and modern 

psychology to create a more holistic approach in addressing psychological issues. Through a literature review, 

the study identifies key concepts in Islamic psychology, such as the soul (nafs), human nature (fitrah), and life 

purpose, which are relevant to mental health and psychological recovery. On the other hand, modern psychology, 

with its approaches like cognitive-behavioral therapy (CBT), humanistic therapy, and psychoanalysis, often 

neglects the spiritual and moral dimensions in dealing with psychological problems. The integration of these two 

approaches enables the development of a more comprehensive and effective therapy model. The discussion also 

includes the challenges in the integration process, such as paradigm differences between Islamic and modern 

psychology and practical barriers in its application. Nonetheless, this integration can enrich psychological 

practices in helping individuals achieve better mental well-being, particularly through approaches that consider 

spiritual and moral aspects. Further research is recommended to develop a more detailed integration model, as 

well as training for practitioners to understand and apply it in daily practice. 

Keywords: Islamic psychology integration, modern psychology, mental well-being, therapy, holistic approach.  

ABSTRAK 

Psikologi Islam adalah cabang ilmu yang mengintegrasikan prinsip-prinsip psikologi dengan ajaran Islam, 

berlandaskan Al-Qur’an, Hadist, serta tradisi keilmuan Islam seperti filsafat, tasawuf, dan pandangan ulama 

tentang kejiwaan. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji integrasi antara psikologi Islam dan psikologi modern 

dalam menciptakan pendekatan yang lebih holistik dalam mengatasi masalah psikologis. Dalam kajian literatur, 

penelitian ini mengidentifikasi konsep-konsep utama dalam psikologi Islam, seperti jiwa (nafs), fitrah manusia, 

dan tujuan hidup yang relevan dengan kesehatan mental dan pemulihan psikologis. Di sisi lain, psikologi modern, 

dengan pendekatan-pendekatannya seperti terapi kognitif-behavioral (CBT), terapi humanistik, dan psikoanalitik, 

sering kali mengabaikan dimensi spiritual dan moral dalam penanganan masalah psikologis. Integrasi kedua 

pendekatan ini memungkinkan terciptanya model terapi yang lebih komprehensif dan efektif. Pembahasan juga 

mencakup tantangan yang muncul dalam proses integrasi, seperti perbedaan paradigma antara psikologi Islam dan 

modern serta hambatan praktis dalam penerapannya. Meskipun demikian, integrasi ini dapat memperkaya praktik 

psikologi dalam membantu individu mencapai kesejahteraan mental yang lebih baik, terutama melalui pendekatan 

yang mempertimbangkan aspek spiritual dan moral. Sebagai rekomendasi, penelitian lebih lanjut diperlukan untuk 

mengembangkan model integrasi yang lebih terperinci, serta pelatihan bagi praktisi untuk memahami dan 

menerapkannya dalam praktik sehari-hari. 

Kata Kunci: integrasi psikologi Islam, psikologi modern, kesejahteraan mental, terapi, pendekatan 

holistik. 

  

mailto:alfiwirdamawaddah@gmail.com


Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab) 

172 

 

Pendahuluan 

 

Psikologi Islam sebagai cabang ilmu yang berkembang dalam konteks keislaman, memiliki 

relevansi yang mendalam dalam memahami dimensi spiritual manusia yang selama ini kurang 

dijadikan fokus utama dalam psikologi modern. Dalam konteks globalisasi, integrasi antara 

psikologi Islam dan psikologi modern menjadi sangat penting mengingat keduanya 

menawarkan perspektif yang berbeda namun saling melengkapi dalam menjelaskan fenomena 

psikologis manusia. Psikologi Islam menawarkan pandangan yang lebih holistik dengan 

mempertimbangkan aspek spiritual, moral, dan eksistensial dalam kehidupan manusia, 

sementara psikologi modern lebih mengutamakan pendekatan ilmiah dan materialistik yang 

seringkali mengabaikan dimensi spiritual (Faridah, 2016; Kusuma, 2022). 

 

Sejak berkembangnya psikologi sebagai ilmu yang independen di Barat pada abad ke-19, 

banyak teori dan metode yang dikembangkan tanpa mempertimbangkan dimensi spiritualitas 

manusia (Nawariah, 2022). Psikologi Islam, yang berakar dari nilai-nilai ajaran Islam, justru 

menekankan pentingnya dimensi spiritual dalam kesehatan mental dan perilaku manusia. 

Konsep-konsep seperti jiwa (nafs), fitrah, dan hubungan manusia dengan Tuhan, berperan 

penting dalam memahami kesehatan mental menurut pandangan Islam (Ariani & Anwar, 2023; 

Saifuddin, 2022). Oleh karena itu, integrasi antara kedua pendekatan ini tidak hanya penting 

untuk memperkaya pemahaman tentang perilaku manusia, tetapi juga dapat memberikan 

kontribusi dalam memperkaya praktik terapi psikologi yang lebih holistik. 

 

Namun, meskipun ada potensi besar untuk mengintegrasikan psikologi Islam dan psikologi 

modern, proses ini seringkali menemui tantangan. Perbedaan paradigma mendasar antara 

kedua pendekatan ini menjadi kendala utama dalam praktik. Psikologi modern cenderung lebih 

bersifat sekuler dan materialistik, sementara psikologi Islam lebih menekankan pada aspek 

spiritualitas dan moralitas sebagai bagian integral dari kesejahteraan psikologis manusia 

(Situmorang, 2020; Hairina & Mubarak, 2020). Dalam praktiknya, terapi berbasis psikologi 

Islam sering kali sulit diterapkan secara luas, terutama dalam konteks psikoterapi di dunia Barat 

yang lebih mengutamakan metode empiris dan berbasis data (Wahid et al., 2022). Oleh karena 

itu, penelitian ini berfokus pada kajian integrasi kedua pendekatan tersebut untuk menciptakan 

model yang lebih komprehensif dalam mengatasi masalah psikologis manusia. 

 

Perbedaan paradigma antara psikologi Islam dan psikologi modern menjadi masalah utama 

dalam upaya integrasi. Psikologi Islam memandang manusia sebagai makhluk spiritual yang 

memiliki hubungan langsung dengan Tuhan dan tujuan hidup yang lebih besar, sementara 

psikologi modern cenderung memisahkan dimensi spiritual dan mental dalam pemahaman 

tentang kesehatan mental (Mahdini & Aulia, 2023). Seiring berkembangnya psikologi Islam, 

terutama melalui karya-karya tokoh-tokoh seperti al-Ghazali, Ibn Sina, dan al-Attas, muncul 

tantangan dalam menyelaraskan pemikiran mereka dengan psikologi modern yang lebih 

sekuler (Hafizallah & Husin, 2019; Kusuma, 2022). 

 

Kendala lain yang sering ditemukan adalah pendekatan yang terlalu berbeda dalam metode dan 

teori yang digunakan dalam kedua disiplin ilmu ini. Psikologi modern berfokus pada 

pendekatan ilmiah yang lebih mengutamakan eksperimen dan bukti empirik, sementara 

psikologi Islam menekankan pemahaman tentang perilaku manusia melalui kerangka spiritual 

dan moralitas yang lebih holistik (Taqwa et al., 2024). Hal ini menjadi hambatan utama dalam 

integrasi kedua bidang ini dalam praktik klinis dan terapi psikologis. 

 



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab) 

173 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis kemungkinan integrasi antara 

pendekatan falsafi dalam psikologi Islam dengan psikologi modern dalam memahami masalah 

psikologis yang kompleks. Dalam kajian ini, penulis akan meninjau teori-teori psikologi Islam 

yang melibatkan konsep jiwa (nafs), fitrah manusia, serta tujuan hidup, dan 

membandingkannya dengan teori-teori psikologi modern seperti terapi kognitif-behavioral dan 

pendekatan psikodinamik (Hamami Abicandra, 2021). Penelitian ini juga bertujuan untuk 

mengidentifikasi potensi integrasi kedua pendekatan tersebut yang dapat digunakan dalam 

praktik terapi, konseling, dan pengembangan diri. 

 

Melalui pendekatan studi literatur, penelitian ini akan mengumpulkan dan menganalisis 

berbagai karya ilmiah yang relevan, baik dari perspektif psikologi Islam maupun psikologi 

modern, untuk mengidentifikasi prinsip-prinsip dasar yang dapat diintegrasikan. Penulis 

berharap dapat merumuskan sebuah model integratif yang lebih aplikatif dan dapat digunakan 

dalam konteks psikologi praktis, baik dalam terapi individu maupun dalam pengembangan 

kebijakan kesehatan mental (Taqwa et al., 2024; Ariani & Anwar, 2023). 

 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam tentang bagaimana integrasi antara 

psikologi Islam dan psikologi modern dapat memberikan pendekatan yang lebih holistik dan 

efektif dalam memahami dan mengatasi masalah psikologis. Kajian ini berfokus pada dua 

aspek utama: pertama, perbandingan antara prinsip-prinsip dasar psikologi Islam, seperti 

konsep jiwa (nafs), fitrah, dan hubungan manusia dengan Tuhan, dan teori-teori psikologi 

modern yang lebih berfokus pada psikologi perilaku, kognitif, dan biologis (Mahdini & Aulia, 

2023; Nawariah, 2022). Kedua, penelitian ini juga bertujuan untuk mengeksplorasi model-

model integrasi yang sudah ada serta tantangan yang dihadapi dalam menerapkan integrasi 

tersebut dalam praktik psikologi. 

 

Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk merumuskan model integrasi yang dapat 

menggabungkan nilai-nilai Islam dengan teori-teori psikologi modern, dengan harapan dapat 

menghasilkan pendekatan yang lebih komprehensif dalam terapi dan konseling. Pendekatan ini 

tidak hanya akan mengandalkan teknik-teknik psikologi berbasis ilmiah, tetapi juga 

memperhitungkan dimensi spiritual dan moral yang sangat penting bagi individu dalam 

menghadapi masalah psikologis (Hairina & Mubarak, 2020). Salah satu tantangan utama dalam 

penelitian ini adalah mengidentifikasi prinsip-prinsip dasar yang dapat diterima oleh kedua 

pihak dan mengembangkan model yang dapat digunakan oleh praktisi psikologi di dunia nyata. 

 

Selain itu, penelitian ini juga bertujuan untuk mengidentifikasi kelebihan dan tantangan yang 

muncul dalam penerapan model integratif ini, khususnya dalam dunia psikoterapi dan 

konseling. Salah satu tantangan besar yang dihadapi adalah perbedaan cara pandang antara 

psikologi Islam yang lebih holistik dengan psikologi modern yang lebih terfokus pada analisis 

perilaku dan pengobatan berbasis bukti (Taqwa et al., 2024). Penelitian ini juga akan 

mengeksplorasi bagaimana pendekatan integratif dapat digunakan untuk menangani masalah 

psikologis yang lebih kompleks, seperti kecemasan, depresi, dan gangguan stres pasca-trauma, 

dengan mempertimbangkan dimensi agama sebagai sumber kekuatan dan penyembuhan. 

 

Dalam rangka mencapai tujuan tersebut, penelitian ini akan menggunakan pendekatan studi 

literatur untuk menganalisis karya-karya ilmiah yang relevan dari kedua bidang ilmu, yakni 

psikologi Islam dan psikologi modern. Beberapa literatur yang akan dijadikan rujukan antara 

lain adalah karya-karya dari Faridah (2016), Kusuma (2022), Ariani & Anwar (2023), dan 

Taqwa et al. (2024), yang telah mengkaji secara mendalam hubungan antara kedua bidang ini. 



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab) 

174 

 

Melalui analisis kritis terhadap literatur-literatur tersebut, diharapkan dapat ditemukan titik 

temu antara kedua pendekatan dan merumuskan model yang aplikatif dalam praktik psikologi. 

 

Kajian teori dalam penelitian ini mencakup dua pendekatan utama, yaitu psikologi Islam dan 

psikologi modern, serta kajian mengenai integrasi keduanya. Psikologi Islam memandang 

manusia sebagai makhluk yang tidak terpisahkan dari dimensi spiritual. Konsep-konsep seperti 

jiwa (nafs), fitrah, dan hubungan manusia dengan Tuhan menjadi inti dalam memahami 

perilaku dan kesehatan mental manusia (Faridah, 2016; Kusuma, 2022). Konsep-konsep ini 

juga menekankan pentingnya keseimbangan antara aspek fisik, mental, dan spiritual dalam 

mencapai kesejahteraan yang holistik (Mahdini & Aulia, 2023). Psikologi Modern, di sisi lain, 

mengutamakan pendekatan ilmiah dan sekuler yang lebih fokus pada pengetahuan empiris dan 

metode ilmiah dalam memahami perilaku manusia (Nawariah, 2022). Pendekatan ini sering 

kali mengabaikan dimensi spiritual dalam penanganan gangguan mental, meskipun beberapa 

pendekatan seperti terapi kognitif-behavioral telah mulai mengakui pentingnya peran pikiran 

dan emosi dalam kesehatan mental (Wahid et al., 2022). Integrasi Psikologi Islam dan 

Psikologi Modern adalah upaya untuk menggabungkan kedua pendekatan ini untuk 

menciptakan model yang lebih komprehensif dan holistik dalam menangani masalah 

psikologis. Beberapa peneliti telah mengusulkan berbagai model integratif yang 

menggabungkan nilai-nilai Islam dengan teori-teori psikologi Barat, seperti terapi berbasis 

spiritual atau mindfulness yang dikembangkan dalam kerangka ajaran Islam (Taqwa et al., 

2024; Saifuddin, 2022). 

 

Metode Penelitian 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur. Pendekatan 

kualitatif dipilih karena memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap pemikiran yang ada 

dalam literatur psikologi Islam dan psikologi modern, serta pemahaman lebih lanjut mengenai 

potensi integrasi keduanya. Data utama yang digunakan dalam penelitian ini diperoleh melalui 

analisis karya ilmiah, buku, jurnal, dan artikel yang relevan, yang membahas metodologi 

psikologi Islam, teori-teori psikologi modern, serta usaha-usaha integrasi keduanya (Faridah, 

2016; Saifuddin, 2022). 

 

Populasi penelitian ini adalah karya ilmiah, buku, jurnal, dan artikel yang membahas konsep-

konsep dalam psikologi Islam dan psikologi modern, serta teori-teori yang mengusung 

integrasi antara keduanya. Sampel/subjek penelitian ini terdiri dari 15 sumber pustaka yang 

relevan, termasuk buku-buku teori, artikel jurnal ilmiah, dan referensi ilmiah lainnya yang 

membahas integrasi kedua pendekatan ini dalam bidang psikologi (Mahdini & Aulia, 2023; 

Kusuma, 2022). 

 

Teknik pengumpulan data utama dalam penelitian ini adalah studi literatur, yaitu mengkaji dan 

menelaah literatur ilmiah yang relevan terkait dengan psikologi Islam dan psikologi modern. 

Peneliti juga menggunakan dokumentasi, yaitu mengumpulkan dan menganalisis dokumen-

dokumen yang dapat memberikan wawasan tentang hubungan dan integrasi antara kedua 

pendekatan tersebut (Ariani & Anwar, 2023; Wahid et al., 2022). 

 

Prosedur penelitian dimulai dengan pengumpulan data melalui berbagai sumber tertulis yang 

relevan, diikuti dengan analisis kritis terhadap teori-teori yang ada dalam psikologi Islam dan 

psikologi modern. Prosedur ini memungkinkan untuk mengidentifikasi dan memahami konsep-



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab) 

175 

konsep utama serta potensi integrasi antara kedua pendekatan tersebut dalam menjawab 

masalah psikologis (Taqwa et al., 2024). 

 

Data yang terkumpul akan dianalisis menggunakan pendekatan tematik. Fokus analisis adalah 

pada perbandingan teori-teori psikologi Islam dan psikologi modern, serta potensi integrasi 

keduanya dalam memberikan solusi terhadap isu-isu psikologis yang kompleks (Hairina & 

Mubarak, 2020). 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Pada bagian ini, hasil temuan dari kajian literatur mengenai integrasi psikologi Islam dan 

psikologi modern akan diuraikan secara mendalam. Penelitian ini berfokus pada analisis 

literatur yang membahas konsep-konsep utama dalam psikologi Islam, serta bagaimana 

konsep-konsep tersebut dapat diintegrasikan dengan teori-teori dalam psikologi modern untuk 

memperkaya praktik psikologi dalam konteks kontemporer. Kajian ini bertujuan untuk 

menggali pemahaman yang lebih holistik tentang kondisi psikologis manusia dengan 

melibatkan dimensi spiritual dan moral yang menjadi dasar dalam psikologi Islam. 

Pembahasan akan dimulai dengan penjelasan tentang konsep-konsep fundamental dalam 

psikologi Islam, seperti jiwa (nafs), fitrah manusia, dan tujuan hidup menurut Islam, yang 

semuanya memainkan peran penting dalam mempengaruhi kesejahteraan mental individu. 

Selanjutnya, analisis akan mengeksplorasi bagaimana konsep-konsep ini berinteraksi dengan 

pendekatan ilmiah dalam psikologi modern dan kemungkinan untuk mengintegrasikan kedua 

pendekatan tersebut guna menciptakan pendekatan terapi yang lebih komprehensif dan efektif 

dalam menangani masalah psikologis yang kompleks. Dengan demikian, pembahasan ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan psikologi Islam 

yang lebih aplikatif dalam dunia psikologi profesional saat ini. 

 

KONSEP-KONSEP UTAMA DALAM PSIKOLOGI ISLAM 

 

Psikologi Islam memiliki konsep-konsep dasar yang unik dan berbeda dari pendekatan 

psikologi Barat. Konsep-konsep utama ini mencakup pemahaman tentang jiwa (nafs), fitrah 

manusia, serta tujuan hidup yang terhubung dengan dimensi spiritualitas. Dalam pandangan 

Islam, jiwa merupakan aspek fundamental yang mempengaruhi kondisi mental dan emosional 

seseorang. Konsep jiwa ini sangat sentral dalam membentuk teori-teori psikologi Islam yang 

mengarah pada pemulihan dan keseimbangan spiritual dan psikologis individu. 

 

Jiwa (Nafs) dalam Psikologi Islam 

 

Salah satu konsep penting dalam psikologi Islam adalah pemahaman mengenai jiwa (nafs). 

Menurut ajaran Islam, jiwa manusia terdiri dari tiga tingkatan: nafs al-ammara (jiwa yang 

cenderung pada keburukan), nafs al-lawama (jiwa yang menyesali perbuatannya), dan nafs al-

mutmainnah (jiwa yang tenang dan seimbang). Ketiga tingkatan ini berfungsi sebagai 

gambaran kondisi psikologis seseorang dalam berbagai situasi kehidupan. Naafs al-ammara 

menunjukkan kondisi jiwa yang tidak terkendali dan lebih condong pada hawa nafsu yang 

buruk, sementara nafs al-lawama menggambarkan jiwa yang masih berusaha untuk 

memperbaiki dirinya melalui penyesalan. Pada tingkatan nafs al-mutmainnah, jiwa seseorang 

mencapai ketenangan dan keseimbangan, yang dianggap sebagai kondisi ideal dalam kesehatan 

mental. Pandangan ini memperlihatkan bahwa kesehatan mental dalam psikologi Islam tidak 

hanya terkait dengan pengelolaan emosi atau pikiran, tetapi juga dengan kondisi spiritual yang 

stabil. Menurut Faridah (2016), jiwa yang berada pada tingkat nafs al-mutmainnah dianggap 



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab) 

176 

 

sebagai jiwa yang sehat karena mampu menjaga keseimbangan antara kehidupan duniawi dan 

ukhrawi, serta menjaga hubungan yang baik dengan Tuhan dan sesama manusia. Dengan 

demikian, terapi psikologi Islam berfokus pada pencapaian ketenangan jiwa melalui 

pendekatan yang melibatkan dimensi spiritual, seperti ibadah dan dzikir, yang mampu 

mengatasi ketidakseimbangan jiwa (Hafizallah & Husin, 2019). 

 

Fitrah Manusia dalam Psikologi Islam 

 

Konsep lainnya yang sangat penting dalam psikologi Islam adalah fitrah, yang merujuk pada 

sifat alami atau kodrat bawaan manusia. Fitrah manusia dalam Islam dianggap sebagai kondisi 

yang cenderung kepada kebaikan dan kesucian, meskipun bisa terdistorsi akibat pengaruh 

lingkungan atau tindakan individu itu sendiri. Ketika seseorang hidup sesuai dengan fitrahnya, 

maka ia akan mencapai kedamaian batin dan ketenangan jiwa. Sebaliknya, jika seseorang 

menyimpang dari fitrah atau melakukan tindakan yang bertentangan dengan ajaran Islam, maka 

gangguan psikologis dan spiritual dapat muncul. Situmorang (2020) menjelaskan bahwa 

konsep fitrah mengandung makna bahwa manusia pada dasarnya diciptakan untuk hidup dalam 

kebaikan dan kebenaran. Dalam konteks psikologi Islam, gangguan psikologis seperti 

kecemasan, depresi, atau rasa tidak bahagia dapat dipahami sebagai bentuk penyimpangan dari 

fitrah yang harus diperbaiki. Oleh karena itu, pendekatan psikologi Islam untuk penyembuhan 

melibatkan upaya pemulihan hubungan spiritual seseorang dengan Tuhan dan kembali kepada 

nilai-nilai fitrah yang telah diajarkan dalam agama. 

 

Tujuan Hidup dalam Perspektif Psikologi Islam 

 

Tujuan hidup dalam psikologi Islam tidak hanya berfokus pada pencapaian kebahagiaan 

duniawi, tetapi juga pada pencapaian kebahagiaan ukhrawi, yang hanya bisa dicapai melalui 

keseimbangan antara kehidupan material dan spiritual. Dalam hal ini, psikologi Islam 

memandang bahwa tujuan hidup manusia adalah untuk beribadah kepada Tuhan dan mencapai 

kebahagiaan sejati dengan menjalankan perintah-Nya dan menjauhi larangan-Nya. Kesehatan 

mental, dalam konteks ini, dilihat sebagai kemampuan untuk menjalani kehidupan sesuai 

dengan prinsip-prinsip Islam, yang pada gilirannya akan membawa ketenangan hati dan jiwa. 

Ariani dan Anwar (2023) menyatakan bahwa tujuan hidup yang jelas dalam Islam memberikan 

individu arah dan makna dalam hidupnya, yang pada gilirannya mengurangi perasaan 

kehilangan arah atau kebingungan eksistensial, yang sering kali menjadi sumber stres dan 

gangguan mental dalam psikologi modern. Dalam pandangan ini, psikologi Islam menekankan 

pentingnya memiliki tujuan hidup yang terhubung dengan nilai-nilai agama, yang berfungsi 

sebagai landasan moral dan spiritual dalam menghadapi tantangan hidup. Hal ini berbanding 

terbalik dengan perspektif psikologi Barat yang seringkali lebih mengutamakan pencapaian 

kebahagiaan subjektif atau pencapaian pribadi yang tidak selalu terkait dengan tujuan hidup 

yang lebih besar atau makna eksistensial. 

 

Keseimbangan Jiwa dan Spiritualitas dalam Psikologi Islam 

 

Keseimbangan jiwa yang dimaksud dalam psikologi Islam bukan hanya sekadar kondisi 

emosional yang stabil, tetapi juga mencakup pemeliharaan keseimbangan antara aspek fisik, 

mental, dan spiritual seseorang. Ini merupakan elemen kunci dalam pemahaman tentang 

kesehatan mental dalam konteks Islam. Terapi yang berbasis pada psikologi Islam melibatkan 

tidak hanya pengelolaan gejala-gejala psikologis seperti kecemasan atau depresi, tetapi juga 

penyembuhan jiwa melalui praktik ibadah, doa, dzikir, dan penguatan spiritual (Mahdini & 



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab) 

177 

Aulia, 2023). Sebagai contoh, dalam pengobatan depresi atau kecemasan, psikologi Islam tidak 

hanya mengandalkan terapi psikologis atau medis, tetapi juga mengajarkan bahwa kedekatan 

dengan Tuhan melalui ibadah dan dzikir bisa menjadi sarana penting untuk meraih ketenangan 

batin. Hal ini juga tercermin dalam pendekatan terapi yang dikembangkan oleh Hamami 

Abicandra (2021), yang menekankan pentingnya keterlibatan spiritual dalam pemulihan 

psikologis, sebagai upaya untuk mengembalikan keseimbangan jiwa yang terganggu. 

 

Peran Filsafat Islam dalam Pembentukan Psikologi Islam 

 

Filsafat Islam juga memainkan peranan yang sangat penting dalam membentuk dasar teori 

psikologi Islam. Filsafat ini mengajarkan tentang pentingnya moralitas dan etika dalam 

kehidupan manusia, yang berhubungan langsung dengan kondisi psikologis seseorang. Dalam 

pemikiran al-Ghazali, misalnya, kesejahteraan jiwa dicapai ketika seseorang mampu 

menenangkan nafsunya dan menyelaraskan dirinya dengan kehendak Tuhan. Pemikiran ini 

memberikan dasar bagi banyak teori psikologi Islam yang mengedepankan pencapaian 

kedamaian batin melalui pemurnian jiwa dan pengendalian diri. Kusuma (2022) menjelaskan 

bahwa dalam psikologi Islam, pembentukan karakter yang baik melalui pembinaan akhlak dan 

moralitas menjadi prioritas utama. Oleh karena itu, teori psikologi Islam lebih mengutamakan 

pendekatan yang tidak hanya mengobati gejala psikologis, tetapi juga memperbaiki karakter 

dan moral individu sesuai dengan ajaran agama. Dengan demikian, psikologi Islam dapat 

dilihat sebagai proses penyembuhan jiwa yang tidak hanya mengandalkan pendekatan rasional 

atau ilmiah, tetapi juga pendekatan spiritual dan etis yang sangat mendalam. 

Konsep-konsep utama dalam psikologi Islam—seperti jiwa (nafs), fitrah, tujuan hidup, dan 

keseimbangan jiwa—merupakan dasar yang sangat penting dalam membentuk teori dan 

praktik psikologi Islam. Pemahaman tentang kondisi jiwa yang dinamis dan hubungannya 

dengan spiritualitas menjadikan psikologi Islam berbeda dari pendekatan psikologi Barat. 

Melalui pendekatan ini, pemulihan psikologis tidak hanya melihat aspek mental dan emosional, 

tetapi juga dimensi spiritual yang sangat integral dalam mencapai kesejahteraan jiwa. Oleh 

karena itu, psikologi Islam menawarkan pendekatan yang lebih holistik dalam memahami dan 

mengatasi masalah psikologis, dengan mengedepankan dimensi moral dan spiritual sebagai 

bagian yang tidak terpisahkan dalam pemulihan mental seseorang. 

 

PENDEKATAN-PENDEKATAN PSIKOLOGI MODERN 

 

Psikologi modern menawarkan berbagai pendekatan dalam memahami dan menangani masalah 

psikologis, yang mencakup terapi kognitif-behavioral (CBT), terapi humanistik, dan 

pendekatan psikoanalitik. Setiap pendekatan ini memiliki karakteristik dan fokus yang berbeda 

dalam menganalisis perilaku manusia, tetapi semuanya berorientasi pada solusi yang terukur 

dan berbasis pada bukti empiris. Terapi kognitif-behavioral, misalnya, berfokus pada 

perubahan pola pikir dan perilaku yang tidak adaptif, dengan pendekatan yang sangat sistematis 

untuk memodifikasi respons terhadap berbagai permasalahan psikologis (Nawariah, 2022). 

Pendekatan ini menekankan pada kontrol individu terhadap pikiran dan perilaku mereka untuk 

mencapai kesejahteraan mental. Sementara itu, terapi humanistik menekankan pada 

pencapaian potensi diri, aktualisasi diri, dan pentingnya hubungan terapeutik yang mendalam, 

seperti yang dikembangkan oleh Carl Rogers dan Abraham Maslow (Hairina & Mubarak, 

2020). Pendekatan ini memandang setiap individu sebagai makhluk yang memiliki potensi 

untuk berkembang secara positif dan menghadapi tantangan hidup secara konstruktif. Di sisi 



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab) 

178 

 

lain, pendekatan psikoanalitik, yang dipelopori oleh Sigmund Freud, berfokus pada pengaruh 

ketidaksadaran dan pengalaman masa kecil terhadap perkembangan kepribadian serta 

gangguan psikologis di masa dewasa (Nawariah, 2022). 

 

Namun, meskipun berbagai pendekatan ini telah terbukti efektif dalam konteks tertentu, 

mereka memiliki keterbatasan dalam menangani dimensi spiritual dan moral individu. 

Psikologi modern, secara umum, lebih menekankan pada aspek ilmiah dan materialistik dalam 

memahami manusia, mengabaikan dimensi penting seperti keyakinan agama, spiritualitas, dan 

moralitas yang sering kali menjadi faktor krusial dalam kesehatan mental dan kesejahteraan 

individu (Mahdini & Aulia, 2023). Hal ini tercermin dalam kebanyakan pendekatan psikologi 

yang kurang memperhatikan bagaimana keyakinan spiritual dapat berperan dalam pemulihan 

psikologis. Misalnya, dalam terapi CBT, meskipun ada kesadaran tentang pentingnya 

pemikiran yang rasional dan konstruktif, tidak ada ruang yang cukup untuk memperhitungkan 

pengaruh dari keyakinan agama atau dimensi moral dalam merancang terapi yang efektif 

(Saifuddin, 2022). 

 

Lebih lanjut, kritik terhadap psikologi modern juga datang dari perspektif yang menyoroti 

ketidakmampuan pendekatan-pendekatan ini untuk menangani masalah yang bersifat lebih 

kompleks, seperti gangguan jiwa yang terhubung dengan kondisi spiritual dan moral, misalnya 

kecemasan eksistensial, perasaan kehilangan makna hidup, atau krisis spiritual yang sering kali 

tidak dapat dijelaskan dengan teori-teori psikologi Barat semata (Ariani & Anwar, 2023). 

Dalam hal ini, dimensi moral dan spiritual yang ditawarkan oleh psikologi Islam memberikan 

kontribusi yang sangat berarti dalam memperkaya praktik psikologi modern. 

 

Sebagai contoh, psikologi Islam melihat manusia tidak hanya sebagai entitas psikologis, tetapi 

juga sebagai makhluk spiritual yang memiliki hubungan erat dengan Tuhan, yang dikenal 

dengan konsep fitrah (keaslian jiwa) (Faridah, 2016). Fitrah ini merujuk pada potensi bawaan 

manusia untuk mengenal Tuhan dan menjalani hidup sesuai dengan nilai-nilai moral yang 

benar. Dalam perspektif ini, kesehatan mental tidak hanya ditentukan oleh keseimbangan 

psikologis, tetapi juga oleh keseimbangan spiritual yang mendorong individu untuk hidup 

sesuai dengan tuntunan agama. Dengan mengintegrasikan pemahaman tentang fitrah dan 

kesadaran spiritual ini, terapi yang menggunakan pendekatan psikologi Islam dapat 

memperhatikan seluruh aspek manusia, baik fisik, mental, maupun spiritual, untuk 

menciptakan kesembuhan yang lebih holistik dan mendalam (Taqwa et al., 2024). 

 

Integrasi psikologi Islam dengan psikologi modern membuka peluang untuk memperkuat 

terapi yang lebih komprehensif dan menyeluruh. Salah satu aspek yang dapat diperkuat melalui 

integrasi ini adalah pemahaman tentang hubungan manusia dengan Tuhan dan moralitas 

sebagai dasar kesehatan mental. Misalnya, dalam terapi kognitif-behavioral, pengenalan 

terhadap konsep dosa, pertobatan, dan spiritualitas dalam agama Islam bisa menjadi elemen 

penting yang memperkaya pendekatan terapeutik, dengan memberi individu kesempatan untuk 

mengatasi masalah psikologis yang berkaitan dengan rasa bersalah, kecemasan, dan 



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab) 

179 

ketidakpuasan hidup melalui pendekatan yang lebih holistik dan berbasis nilai (Elfando & 

Nurwahidin, 2023). 

 

Demikian pula, dalam terapi humanistik, nilai-nilai dari konsep ihsan (berbuat baik) dan 

tazkiyah (penyucian jiwa) dalam psikologi Islam dapat memperkaya pendekatan ini. Penerapan 

nilai-nilai tersebut dapat memberikan individu pemahaman yang lebih dalam mengenai tujuan 

hidup, cara mengatasi rasa kehilangan makna hidup, dan meningkatkan kualitas diri secara 

menyeluruh. Dengan demikian, dimensi spiritual dalam psikologi Islam memberikan tambahan 

lapisan dalam pendekatan humanistik yang berfokus pada aktualisasi diri, membantu individu 

tidak hanya untuk berkembang secara psikologis tetapi juga untuk mencapai kedamaian batin 

dan pemahaman yang lebih dalam tentang makna hidup (Hafizallah & Husin, 2019). 

 

Selain itu, pendekatan psikoanalitik dalam psikologi Islam juga dapat diberdayakan dengan 

memasukkan pemahaman tentang kesadaran spiritual dan moralitas, yang merupakan bagian 

penting dari kesadaran diri dalam tradisi Islam. Dalam pendekatan ini, perhatian terhadap 

dimensi spiritual dapat membantu individu untuk mengatasi trauma atau konflik batin yang 

mungkin tidak bisa dijelaskan hanya dengan penekanan pada pengalaman masa kecil atau 

ketidaksadaran. Sebagai contoh, dalam konteks terapi psikoanalitik, mengintegrasikan ajaran 

Islam tentang dosa dan pertobatan dapat memberikan pemahaman lebih mendalam tentang akar 

perasaan bersalah atau konflik internal yang dialami oleh individu, yang berpotensi 

mempercepat proses penyembuhan (Varella et al., 2023). 

 

Secara keseluruhan, meskipun psikologi modern memiliki banyak kontribusi penting dalam 

memahami dan menangani masalah psikologis, keterbatasannya dalam memperhatikan 

dimensi spiritual dan moral memberikan ruang bagi psikologi Islam untuk menawarkan 

pendekatan yang lebih holistik. Melalui integrasi kedua pendekatan ini, diharapkan terapi 

psikologis dapat lebih menyeluruh, memperhitungkan seluruh aspek manusia, baik yang 

bersifat psikologis, emosional, maupun spiritual. Ini adalah langkah penting dalam 

mengembangkan praktik psikologi yang lebih efektif dan mendalam untuk memenuhi 

kebutuhan psikologis individu di dunia yang semakin kompleks ini. 

 

INTEGRASI PSIKOLOGI ISLAM DAN PSIKOLOGI MODERN DALAM PRAKTIK 

 

Integrasi psikologi Islam dan psikologi modern menawarkan potensi sinergi yang luar biasa 

untuk menciptakan pendekatan yang lebih holistik dalam memahami dan menangani masalah 

psikologis. Psikologi Islam, yang menekankan keseimbangan antara dimensi fisik, mental, dan 

spiritual, dapat memperkaya pendekatan psikologi modern yang seringkali lebih fokus pada 

aspek rasional dan empiris. Salah satu contoh aplikasi integrasi ini adalah penggabungan teknik 

mindfulness yang berasal dari ajaran Islam dengan terapi CBT (Cognitive Behavioral Therapy) 

untuk mengatasi gangguan kecemasan. Mindfulness dalam konteks psikologi Islam, terutama 

yang terkait dengan konsep dzikir (mengingat Allah), berfokus pada kesadaran penuh terhadap 

momen saat ini sambil menjaga hubungan spiritual dengan Tuhan (Elfando & Nurwahidin, 

2023). Teknik ini sangat relevan dengan terapi CBT, yang juga mendorong individu untuk 

meningkatkan kesadaran terhadap pola pikir negatif mereka dan menggantinya dengan pola 

pikir yang lebih positif dan adaptif. Penggabungan kedua teknik ini dapat memberikan hasil 



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab) 

180 

 

yang lebih efektif dalam mengatasi gangguan kecemasan, karena selain membantu individu 

untuk mengubah pola pikir yang tidak konstruktif, juga dapat memberikan rasa ketenangan dan 

kedamaian batin yang berasal dari hubungan spiritual yang kuat dengan Tuhan (Taqwa et al., 

2024). 

 

Selain itu, integrasi psikologi Islam dapat memperkaya terapi CBT dengan memberikan 

perspektif yang lebih mendalam mengenai tujuan hidup dan makna spiritual. Dalam psikologi 

Islam, manusia dianggap memiliki fitrah (potensi bawaan) untuk hidup selaras dengan tuntunan 

Ilahi, dan hidup yang sesuai dengan fitrah ini merupakan jalan menuju kesejahteraan batin dan 

kebahagiaan sejati (Faridah, 2016). Melalui pendekatan ini, individu tidak hanya belajar untuk 

mengubah pola pikir negatif, tetapi juga diberdayakan untuk menjalani hidup dengan tujuan 

yang lebih besar, yang melibatkan dimensi spiritual dan moral yang mengarah pada kedamaian 

jiwa. Hal ini menjadikan pendekatan ini tidak hanya efektif dalam menyembuhkan gangguan 

kecemasan tetapi juga dalam meningkatkan kualitas hidup secara keseluruhan. 

 

Meskipun integrasi psikologi Islam dan psikologi modern menjanjikan banyak manfaat, proses 

penggabungan kedua pendekatan ini tidaklah tanpa tantangan. Salah satu tantangan utama 

adalah perbedaan paradigma dasar antara kedua sistem tersebut. Psikologi modern cenderung 

mengadopsi pendekatan empiris dan materialistik yang memandang manusia sebagai makhluk 

yang terutama dapat dijelaskan melalui teori-teori ilmiah, sedangkan psikologi Islam 

menekankan dimensi spiritual dan moral yang tidak selalu mudah dijelaskan atau diuji melalui 

metode ilmiah konvensional (Ariani & Anwar, 2023). Perbedaan paradigma ini bisa 

menciptakan hambatan dalam penerapan integrasi kedua pendekatan ini, terutama dalam hal 

pengembangan teori dan metode yang dapat memadukan aspek spiritual dan ilmiah secara 

komprehensif. Dalam psikologi Islam, misalnya, banyak teori yang didasarkan pada wahyu dan 

ajaran agama, yang mungkin tidak selalu bisa diterima atau diuji melalui standar metodologi 

ilmiah yang diterima secara luas dalam psikologi modern. Hal ini menyebabkan praktisi 

psikologi modern sering kali skeptis terhadap penerapan prinsip-prinsip yang bersifat spiritual 

dan moral dalam praktik mereka (Wahid et al., 2022). 

 

Selain itu, hambatan praktis juga muncul dalam hal pelatihan dan kesiapan praktisi. Sebagian 

besar psikolog yang terlatih dalam psikologi modern mungkin tidak memiliki pemahaman yang 

mendalam mengenai prinsip-prinsip psikologi Islam dan sebaliknya. Hal ini dapat 

menyebabkan kesulitan dalam menggabungkan kedua pendekatan dalam praktik sehari-hari, 

karena praktisi perlu memiliki pemahaman yang baik tentang keduanya untuk dapat 

mengintegrasikan prinsip-prinsip yang relevan secara efektif. Sebagai contoh, seorang terapis 

yang berpengalaman dalam CBT mungkin kesulitan dalam memasukkan teknik dzikir atau 

praktik spiritual lain yang terkait dengan psikologi Islam, karena mereka mungkin tidak 

terbiasa dengan nilai-nilai tersebut atau cara mengaplikasikannya dalam konteks terapeutik 

(Hairina & Mubarak, 2020). 

 

Meskipun tantangan dalam integrasi psikologi Islam dan psikologi modern ada, beberapa 

contoh konkret penerapan model integrasi ini telah menunjukkan hasil yang menjanjikan. Salah 

satu contoh penerapannya dapat ditemukan dalam terapi atau konseling yang menggabungkan 

pendekatan CBT dengan teknik spiritual dalam psikologi Islam. Misalnya, dalam mengatasi 

kecemasan, seorang terapis dapat mengajarkan klien untuk mengenali pola pikir yang tidak 

rasional melalui CBT dan pada saat yang sama, mengajarkan klien untuk melakukan dzikir 

atau doa untuk membantu menenangkan pikiran dan memperkuat ketenangan batin mereka. 

Integrasi ini tidak hanya membantu mengubah pola pikir negatif yang menjadi akar kecemasan, 



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab) 

181 

tetapi juga memberikan rasa keterhubungan spiritual yang mendalam yang dapat mempercepat 

proses penyembuhan (Saifuddin, 2022). Selain itu, dalam kasus depresi yang berhubungan 

dengan perasaan kehilangan makna hidup, terapi integratif yang menggabungkan teknik 

mindfulness Islam dan pendekatan humanistik dalam psikologi modern dapat sangat 

bermanfaat. Dalam pendekatan ini, klien akan dibimbing untuk tidak hanya mengeksplorasi 

perasaan mereka dan mengubah pola pikir yang merugikan diri, tetapi juga untuk menemukan 

tujuan hidup mereka melalui pemahaman dan penerimaan terhadap prinsip-prinsip moral dan 

spiritual Islam. Terapi ini mengajarkan individu untuk menjalani hidup dengan tujuan yang 

lebih tinggi, yang tidak hanya berfokus pada pencapaian material atau psikologis, tetapi juga 

pada pencapaian kebahagiaan batin melalui kedekatan dengan Tuhan dan pemahaman tentang 

makna hidup yang lebih dalam (Taqwa et al., 2024). 

 

Integrasi ini juga dapat diterapkan dalam terapi keluarga, di mana pendekatan psikologi Islam 

dapat digunakan untuk memperkuat hubungan keluarga melalui ajaran-ajaran Islam tentang 

kasih sayang, kesabaran, dan saling pengertian. Di sisi lain, terapi CBT dapat digunakan untuk 

mengidentifikasi dan mengubah pola komunikasi yang tidak sehat dalam keluarga, sehingga 

menciptakan dinamika keluarga yang lebih positif dan harmonis. Penggabungan kedua 

pendekatan ini dapat membantu keluarga tidak hanya untuk mengatasi masalah psikologis, 

tetapi juga untuk memperkuat ikatan spiritual yang menjadi dasar hubungan keluarga yang 

sehat dalam tradisi Islam (Mahdini & Aulia, 2023). 

 

Secara keseluruhan, integrasi psikologi Islam dan psikologi modern menawarkan potensi besar 

untuk menciptakan pendekatan yang lebih komprehensif dan holistik dalam terapi dan 

konseling. Meskipun ada tantangan dalam hal perbedaan paradigma dan hambatan praktis, 

contoh-contoh aplikasi yang ada menunjukkan bahwa pendekatan ini dapat memberikan 

manfaat yang signifikan bagi individu yang mencari keseimbangan jiwa dan pemulihan 

psikologis. Dengan semakin berkembangnya pemahaman dan keterampilan di bidang ini, 

integrasi ini memiliki potensi untuk menjadi alternatif yang lebih lengkap dalam mengatasi 

masalah psikologis dan meningkatkan kualitas hidup individu. 

 

Simpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan, integrasi psikologi Islam dan psikologi modern 

menunjukkan potensi besar dalam memberikan pendekatan yang lebih holistik dalam 

mengatasi masalah psikologis. Dengan menggabungkan dimensi spiritual, moral, dan 

psikologis, integrasi ini mampu menawarkan solusi yang lebih menyeluruh untuk individu 

yang mengalami gangguan mental. Psikologi Islam memberikan landasan moral dan spiritual 

yang dapat memperkuat proses terapi, sementara psikologi modern menawarkan teknik-teknik 

empiris yang terbukti efektif dalam menangani masalah psikologis. Kolaborasi keduanya 

membuka peluang untuk menciptakan model terapi yang lebih komprehensif, yang tidak hanya 

fokus pada pengobatan gejala, tetapi juga pada pemulihan keseimbangan jiwa dan pencapaian 

kesejahteraan mental secara lebih luas. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab) 

182 

 

Daftar Pustaka 

Ariani, R., & Anwar, A. (2023). Integrasi ilmu pengetahuan dalam Islam: Kasus psikologi 

Islam. Jurnal Sains Dan Teknologi, 5(2), 731-738. Retrieved from 

http://ejournal.sisfokomtek.org/index.php/saintek/article/view/2386 

Elfando, M. E., & Nurwahidin, N. (2023). The relevance of Amali Sufism and philosophical 

Sufism in modern times. Nizham: Jurnal Studi Keislaman, 11(02), 187-201. 

https://doi.org/10.32332/nizham.v11i02.7103 

Faridah, S. (2016). Metodologi dalam kajian psikologi Islam. Studia Insania, 4(1), 69–78. 

https://doi.org/10.18592/jsi.v4i1.1114 

Hafizallah, Y., & Husin, S. (2019). Psikologi Islam: Sejarah, tokoh, dan masa depan. 

Psychosophia: Journal of Psychology, Religion, and Humanity, 1(1), 1-19. 

https://doi.org/10.32923/psc.v1i1.860 

Hairina, Y., & Mubarak, M. (2020). Penerapan psikologi Islam dalam praktik profesi psikolog 

Muslim. Jurnal Psikologi Islam Dan Budaya, 3(1), 47-60. 

https://doi.org/10.15575/jpib.v3i1.4132 

Hamami Abicandra, M. N. (2021). Pendekatan psikologi dalam kajian Islam. Jurnal 

Pendidikan Dan Kajian Aswaja, 7(1), 21–30. https://doi.org/10.56013/jpka.v7i1.1061 

Kusuma, A. R. (2022). Konsep psikologi Syed Muhammad Naquib al-Attas. Al-Qalb: Jurnal 

Psikologi Islam, 13(2), 121-135. https://doi.org/10.15548/alqalb.v13i2.4386 

Mahdini, Z., & Aulia, N. (2023). Fase-fase perkembangan psikologi Islam. Religion: Jurnal 

Agama, Sosial, dan Budaya, 2(4), 648-657. 

https://doi.org/10.55606/religion.v1i4.471 

Mahdini, Z., & Aulia, N. (2023). Fase-fase perkembangan psikologi Islam. Religion: Jurnal 

Agama, Sosial, dan Budaya, 2(4), 648-657. 

https://doi.org/10.55606/religion.v1i4.471 

Nawariah, N. (2022). Konsep manusia menurut pandangan psikoanalisis dan behaviorisme. 

Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Kearifan Lokal, 2(5), 252–259. Retrieved from 

https://www.jipkl.com/index.php/JIPKL/article/view/29 

Saifuddin, A. (2022). Peluang dan tantangan psikoterapi Islam. Buletin Psikologi, 30(1), 22-

44. https://doi.org/10.22146/buletinpsikologi.67715 

Situmorang, T. (2020). Paradigma psikologi Islam: Suatu aliran baru dalam psikologi. Al-

Mursyid: Jurnal Ikatan Alumni Bimbingan Dan Konseling Islam (IKABKI), 1(2), 1-

17. http://dx.doi.org/10.30829/mrs.v1i2.593 

Taqwa, U. ’Alat, Awaludin, A., & Arroisi, J. (2024). Rekonseptualisasi epistemologi: Metode 

Islamisasi dalam ilmu psikologi modern. Kalimah: Jurnal Studi Agama Dan 

Pemikiran Islam, 21(1), 25–48. https://doi.org/10.21111/klm.v21i1.10703 

Varella, E. D., Zaidan, M. I., & Azhar, S. Z. (2023). Pola pola pengembangan psikologi Islam: 

Indonesia. Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya, 1(4), 700-708. 

https://doi.org/10.55606/religion.v1i4.365 

Wahid, A., Arroisi, J., Rahayu, E. M., & Amrulloh, M. W. A. (2022). Dialektika konsep dasar 

psikologi Islam dan Barat. Journal of Islamic Education and Innovation, 1-10. 

https://doi.org/10.26555/jiei.v3i1.6026 

 

http://ejournal.sisfokomtek.org/index.php/saintek/article/view/2386
https://doi.org/10.32332/nizham.v11i02.7103
https://doi.org/10.18592/jsi.v4i1.1114
https://doi.org/10.32923/psc.v1i1.860
https://doi.org/10.15575/jpib.v3i1.4132
https://doi.org/10.56013/jpka.v7i1.1061
https://doi.org/10.15548/alqalb.v13i2.4386
https://doi.org/10.55606/religion.v1i4.471
https://doi.org/10.55606/religion.v1i4.471
https://www.jipkl.com/index.php/JIPKL/article/view/29
https://doi.org/10.22146/buletinpsikologi.67715
http://dx.doi.org/10.30829/mrs.v1i2.593
https://doi.org/10.21111/klm.v21i1.10703
https://doi.org/10.55606/religion.v1i4.365
https://doi.org/10.26555/jiei.v3i1.6026

