NATHIQIYYAH: Jurnal Psikologi Islam elSSN: 2745-4207, pISSN: 2614-7815
Volume 7, Nomor 2, 2024: 171 - 182 DOI: https://doi.org/10.46781/nathigiyyah.v7il

KAJIAN PSIKOLOGI ISLAM: INTEGRASI PENDEKATAN FALSAFI
DAN PSIKOLOGI MODERN

Alfi Wirda Mawaddah, Vivik Shofiah, Khairunnas Rajab
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau

e-mail: alfiwirdamawaddah@gmail.com

Abstrack

Islamic Psychology is a branch of science that integrates psychological principles with Islamic teachings, based
on the Qur'an, Hadith, and Islamic scholarly traditions such as philosophy, Sufism, and the perspectives of
scholars on human psyche. This study aims to explore the integration of Islamic psychology and modern
psychology to create a more holistic approach in addressing psychological issues. Through a literature review,
the study identifies key concepts in Islamic psychology, such as the soul (nafs), human nature (fitrah), and life
purpose, which are relevant to mental health and psychological recovery. On the other hand, modern psychology,
with its approaches like cognitive-behavioral therapy (CBT), humanistic therapy, and psychoanalysis, often
neglects the spiritual and moral dimensions in dealing with psychological problems. The integration of these two
approaches enables the development of a more comprehensive and effective therapy model. The discussion also
includes the challenges in the integration process, such as paradigm differences between Islamic and modern
psychology and practical barriers in its application. Nonetheless, this integration can enrich psychological
practices in helping individuals achieve better mental well-being, particularly through approaches that consider
spiritual and moral aspects. Further research is recommended to develop a more detailed integration model, as
well as training for practitioners to understand and apply it in daily practice.

Keywords: Islamic psychology integration, modern psychology, mental well-being, therapy, holistic approach.
ABSTRAK

Psikologi Islam adalah cabang ilmu yang mengintegrasikan prinsip-prinsip psikologi dengan ajaran Islam,
berlandaskan Al-Qur’an, Hadist, serta tradisi keilmuan Islam seperti filsafat, tasawuf, dan pandangan ulama
tentang kejiwaan. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji integrasi antara psikologi Islam dan psikologi modern
dalam menciptakan pendekatan yang lebih holistik dalam mengatasi masalah psikologis. Dalam kajian literatur,
penelitian ini mengidentifikasi konsep-konsep utama dalam psikologi Islam, seperti jiwa (nafs), fitrah manusia,
dan tujuan hidup yang relevan dengan kesehatan mental dan pemulihan psikologis. Di sisi lain, psikologi modern,
dengan pendekatan-pendekatannya seperti terapi kognitif-behavioral (CBT), terapi humanistik, dan psikoanalitik,
sering kali mengabaikan dimensi spiritual dan moral dalam penanganan masalah psikologis. Integrasi kedua
pendekatan ini memungkinkan terciptanya model terapi yang lebih komprehensif dan efektif. Pembahasan juga
mencakup tantangan yang muncul dalam proses integrasi, seperti perbedaan paradigma antara psikologi Islam dan
modern serta hambatan praktis dalam penerapannya. Meskipun demikian, integrasi ini dapat memperkaya praktik
psikologi dalam membantu individu mencapai kesejahteraan mental yang lebih baik, terutama melalui pendekatan
yang mempertimbangkan aspek spiritual dan moral. Sebagai rekomendasi, penelitian lebih lanjut diperlukan untuk
mengembangkan model integrasi yang lebih terperinci, serta pelatihan bagi praktisi untuk memahami dan
menerapkannya dalam praktik sehari-hari.

Kata Kunci: integrasi psikologi Islam, psikologi modern, kesejahteraan mental, terapi, pendekatan
holistik.

171


mailto:alfiwirdamawaddah@gmail.com

Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab)

Pendahuluan

Psikologi Islam sebagai cabang ilmu yang berkembang dalam konteks keislaman, memiliki
relevansi yang mendalam dalam memahami dimensi spiritual manusia yang selama ini kurang
dijadikan fokus utama dalam psikologi modern. Dalam konteks globalisasi, integrasi antara
psikologi Islam dan psikologi modern menjadi sangat penting mengingat keduanya
menawarkan perspektif yang berbeda namun saling melengkapi dalam menjelaskan fenomena
psikologis manusia. Psikologi Islam menawarkan pandangan yang lebih holistik dengan
mempertimbangkan aspek spiritual, moral, dan eksistensial dalam kehidupan manusia,
sementara psikologi modern lebih mengutamakan pendekatan ilmiah dan materialistik yang
seringkali mengabaikan dimensi spiritual (Faridah, 2016; Kusuma, 2022).

Sejak berkembangnya psikologi sebagai ilmu yang independen di Barat pada abad ke-19,
banyak teori dan metode yang dikembangkan tanpa mempertimbangkan dimensi spiritualitas
manusia (Nawariah, 2022). Psikologi Islam, yang berakar dari nilai-nilai ajaran Islam, justru
menekankan pentingnya dimensi spiritual dalam kesehatan mental dan perilaku manusia.
Konsep-konsep seperti jiwa (nafs), fitrah, dan hubungan manusia dengan Tuhan, berperan
penting dalam memahami kesehatan mental menurut pandangan Islam (Ariani & Anwar, 2023;
Saifuddin, 2022). Oleh karena itu, integrasi antara kedua pendekatan ini tidak hanya penting
untuk memperkaya pemahaman tentang perilaku manusia, tetapi juga dapat memberikan
kontribusi dalam memperkaya praktik terapi psikologi yang lebih holistik.

Namun, meskipun ada potensi besar untuk mengintegrasikan psikologi Islam dan psikologi
modern, proses ini seringkali menemui tantangan. Perbedaan paradigma mendasar antara
kedua pendekatan ini menjadi kendala utama dalam praktik. Psikologi modern cenderung lebih
bersifat sekuler dan materialistik, sementara psikologi Islam lebih menekankan pada aspek
spiritualitas dan moralitas sebagai bagian integral dari kesejahteraan psikologis manusia
(Situmorang, 2020; Hairina & Mubarak, 2020). Dalam praktiknya, terapi berbasis psikologi
Islam sering kali sulit diterapkan secara luas, terutama dalam konteks psikoterapi di dunia Barat
yang lebih mengutamakan metode empiris dan berbasis data (Wahid et al., 2022). Oleh karena
itu, penelitian ini berfokus pada kajian integrasi kedua pendekatan tersebut untuk menciptakan
model yang lebih komprehensif dalam mengatasi masalah psikologis manusia.

Perbedaan paradigma antara psikologi Islam dan psikologi modern menjadi masalah utama
dalam upaya integrasi. Psikologi Islam memandang manusia sebagai makhluk spiritual yang
memiliki hubungan langsung dengan Tuhan dan tujuan hidup yang lebih besar, sementara
psikologi modern cenderung memisahkan dimensi spiritual dan mental dalam pemahaman
tentang kesehatan mental (Mahdini & Aulia, 2023). Seiring berkembangnya psikologi Islam,
terutama melalui karya-karya tokoh-tokoh seperti al-Ghazali, Ibn Sina, dan al-Attas, muncul
tantangan dalam menyelaraskan pemikiran mereka dengan psikologi modern yang lebih
sekuler (Hafizallah & Husin, 2019; Kusuma, 2022).

Kendala lain yang sering ditemukan adalah pendekatan yang terlalu berbeda dalam metode dan
teori yang digunakan dalam kedua disiplin ilmu ini. Psikologi modern berfokus pada
pendekatan ilmiah yang lebih mengutamakan eksperimen dan bukti empirik, sementara
psikologi Islam menekankan pemahaman tentang perilaku manusia melalui kerangka spiritual
dan moralitas yang lebih holistik (Taqwa et al., 2024). Hal ini menjadi hambatan utama dalam
integrasi kedua bidang ini dalam praktik klinis dan terapi psikologis.

172



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab)

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis kemungkinan integrasi antara
pendekatan falsafi dalam psikologi Islam dengan psikologi modern dalam memahami masalah
psikologis yang kompleks. Dalam kajian ini, penulis akan meninjau teori-teori psikologi Islam
yang melibatkan konsep jiwa (nafs), fitrah manusia, serta tujuan hidup, dan
membandingkannya dengan teori-teori psikologi modern seperti terapi kognitif-behavioral dan
pendekatan psikodinamik (Hamami Abicandra, 2021). Penelitian ini juga bertujuan untuk
mengidentifikasi potensi integrasi kedua pendekatan tersebut yang dapat digunakan dalam
praktik terapi, konseling, dan pengembangan diri.

Melalui pendekatan studi literatur, penelitian ini akan mengumpulkan dan menganalisis
berbagai karya ilmiah yang relevan, baik dari perspektif psikologi Islam maupun psikologi
modern, untuk mengidentifikasi prinsip-prinsip dasar yang dapat diintegrasikan. Penulis
berharap dapat merumuskan sebuah model integratif yang lebih aplikatif dan dapat digunakan
dalam konteks psikologi praktis, baik dalam terapi individu maupun dalam pengembangan
kebijakan kesehatan mental (Tagwa et al., 2024; Ariani & Anwar, 2023).

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam tentang bagaimana integrasi antara
psikologi Islam dan psikologi modern dapat memberikan pendekatan yang lebih holistik dan
efektif dalam memahami dan mengatasi masalah psikologis. Kajian ini berfokus pada dua
aspek utama: pertama, perbandingan antara prinsip-prinsip dasar psikologi Islam, seperti
konsep jiwa (nafs), fitrah, dan hubungan manusia dengan Tuhan, dan teori-teori psikologi
modern yang lebih berfokus pada psikologi perilaku, kognitif, dan biologis (Mahdini & Aulia,
2023; Nawariah, 2022). Kedua, penelitian ini juga bertujuan untuk mengeksplorasi model-
model integrasi yang sudah ada serta tantangan yang dihadapi dalam menerapkan integrasi
tersebut dalam praktik psikologi.

Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk merumuskan model integrasi yang dapat
menggabungkan nilai-nilai Islam dengan teori-teori psikologi modern, dengan harapan dapat
menghasilkan pendekatan yang lebih komprehensif dalam terapi dan konseling. Pendekatan ini
tidak hanya akan mengandalkan teknik-teknik psikologi berbasis ilmiah, tetapi juga
memperhitungkan dimensi spiritual dan moral yang sangat penting bagi individu dalam
menghadapi masalah psikologis (Hairina & Mubarak, 2020). Salah satu tantangan utama dalam
penelitian ini adalah mengidentifikasi prinsip-prinsip dasar yang dapat diterima oleh kedua
pihak dan mengembangkan model yang dapat digunakan oleh praktisi psikologi di dunia nyata.

Selain itu, penelitian ini juga bertujuan untuk mengidentifikasi kelebihan dan tantangan yang
muncul dalam penerapan model integratif ini, khususnya dalam dunia psikoterapi dan
konseling. Salah satu tantangan besar yang dihadapi adalah perbedaan cara pandang antara
psikologi Islam yang lebih holistik dengan psikologi modern yang lebih terfokus pada analisis
perilaku dan pengobatan berbasis bukti (Tagwa et al., 2024). Penelitian ini juga akan
mengeksplorasi bagaimana pendekatan integratif dapat digunakan untuk menangani masalah
psikologis yang lebih kompleks, seperti kecemasan, depresi, dan gangguan stres pasca-trauma,
dengan mempertimbangkan dimensi agama sebagai sumber kekuatan dan penyembuhan.

Dalam rangka mencapai tujuan tersebut, penelitian ini akan menggunakan pendekatan studi
literatur untuk menganalisis karya-karya ilmiah yang relevan dari kedua bidang ilmu, yakni
psikologi Islam dan psikologi modern. Beberapa literatur yang akan dijadikan rujukan antara
lain adalah karya-karya dari Faridah (2016), Kusuma (2022), Ariani & Anwar (2023), dan
Taqwa et al. (2024), yang telah mengkaji secara mendalam hubungan antara kedua bidang ini.

173



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab)

Melalui analisis kritis terhadap literatur-literatur tersebut, diharapkan dapat ditemukan titik
temu antara kedua pendekatan dan merumuskan model yang aplikatif dalam praktik psikologi.

Kajian teori dalam penelitian ini mencakup dua pendekatan utama, yaitu psikologi Islam dan
psikologi modern, serta kajian mengenai integrasi keduanya. Psikologi Islam memandang
manusia sebagai makhluk yang tidak terpisahkan dari dimensi spiritual. Konsep-konsep seperti
jiwa (nafs), fitrah, dan hubungan manusia dengan Tuhan menjadi inti dalam memahami
perilaku dan kesehatan mental manusia (Faridah, 2016; Kusuma, 2022). Konsep-konsep ini
juga menekankan pentingnya keseimbangan antara aspek fisik, mental, dan spiritual dalam
mencapai kesejahteraan yang holistik (Mahdini & Aulia, 2023). Psikologi Modern, di sisi lain,
mengutamakan pendekatan ilmiah dan sekuler yang lebih fokus pada pengetahuan empiris dan
metode ilmiah dalam memahami perilaku manusia (Nawariah, 2022). Pendekatan ini sering
kali mengabaikan dimensi spiritual dalam penanganan gangguan mental, meskipun beberapa
pendekatan seperti terapi kognitif-behavioral telah mulai mengakui pentingnya peran pikiran
dan emosi dalam kesehatan mental (Wahid et al., 2022). Integrasi Psikologi Islam dan
Psikologi Modern adalah upaya untuk menggabungkan kedua pendekatan ini untuk
menciptakan model yang lebih komprehensif dan holistik dalam menangani masalah
psikologis. Beberapa peneliti telah mengusulkan berbagai model integratif yang
menggabungkan nilai-nilai Islam dengan teori-teori psikologi Barat, seperti terapi berbasis
spiritual atau mindfulness yang dikembangkan dalam kerangka ajaran Islam (Tagwa et al.,
2024; Saifuddin, 2022).

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur. Pendekatan
kualitatif dipilih karena memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap pemikiran yang ada
dalam literatur psikologi Islam dan psikologi modern, serta pemahaman lebih lanjut mengenai
potensi integrasi keduanya. Data utama yang digunakan dalam penelitian ini diperoleh melalui
analisis karya ilmiah, buku, jurnal, dan artikel yang relevan, yang membahas metodologi
psikologi Islam, teori-teori psikologi modern, serta usaha-usaha integrasi keduanya (Faridah,
2016; Saifuddin, 2022).

Populasi penelitian ini adalah karya ilmiah, buku, jurnal, dan artikel yang membahas konsep-
konsep dalam psikologi Islam dan psikologi modern, serta teori-teori yang mengusung
integrasi antara keduanya. Sampel/subjek penelitian ini terdiri dari 15 sumber pustaka yang
relevan, termasuk buku-buku teori, artikel jurnal ilmiah, dan referensi ilmiah lainnya yang
membahas integrasi kedua pendekatan ini dalam bidang psikologi (Mahdini & Aulia, 2023;
Kusuma, 2022).

Teknik pengumpulan data utama dalam penelitian ini adalah studi literatur, yaitu mengkaji dan
menelaah literatur ilmiah yang relevan terkait dengan psikologi Islam dan psikologi modern.
Peneliti juga menggunakan dokumentasi, yaitu mengumpulkan dan menganalisis dokumen-
dokumen yang dapat memberikan wawasan tentang hubungan dan integrasi antara kedua
pendekatan tersebut (Ariani & Anwar, 2023; Wahid et al., 2022).

Prosedur penelitian dimulai dengan pengumpulan data melalui berbagai sumber tertulis yang

relevan, diikuti dengan analisis kritis terhadap teori-teori yang ada dalam psikologi Islam dan
psikologi modern. Prosedur ini memungkinkan untuk mengidentifikasi dan memahami konsep-

174



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab)

konsep utama serta potensi integrasi antara kedua pendekatan tersebut dalam menjawab
masalah psikologis (Tagwa et al., 2024).

Data yang terkumpul akan dianalisis menggunakan pendekatan tematik. Fokus analisis adalah
pada perbandingan teori-teori psikologi Islam dan psikologi modern, serta potensi integrasi
keduanya dalam memberikan solusi terhadap isu-isu psikologis yang kompleks (Hairina &
Mubarak, 2020).

Hasil Penelitian dan Pembahasan

Pada bagian ini, hasil temuan dari kajian literatur mengenai integrasi psikologi Islam dan
psikologi modern akan diuraikan secara mendalam. Penelitian ini berfokus pada analisis
literatur yang membahas konsep-konsep utama dalam psikologi Islam, serta bagaimana
konsep-konsep tersebut dapat diintegrasikan dengan teori-teori dalam psikologi modern untuk
memperkaya praktik psikologi dalam konteks kontemporer. Kajian ini bertujuan untuk
menggali pemahaman yang lebih holistik tentang kondisi psikologis manusia dengan
melibatkan dimensi spiritual dan moral yang menjadi dasar dalam psikologi Islam.
Pembahasan akan dimulai dengan penjelasan tentang konsep-konsep fundamental dalam
psikologi Islam, seperti jiwa (nafs), fitrah manusia, dan tujuan hidup menurut Islam, yang
semuanya memainkan peran penting dalam mempengaruhi kesejahteraan mental individu.
Selanjutnya, analisis akan mengeksplorasi bagaimana konsep-konsep ini berinteraksi dengan
pendekatan ilmiah dalam psikologi modern dan kemungkinan untuk mengintegrasikan kedua
pendekatan tersebut guna menciptakan pendekatan terapi yang lebih komprehensif dan efektif
dalam menangani masalah psikologis yang kompleks. Dengan demikian, pembahasan ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan psikologi Islam
yang lebih aplikatif dalam dunia psikologi profesional saat ini.

KONSEP-KONSEP UTAMA DALAM PSIKOLOGI ISLAM

Psikologi Islam memiliki konsep-konsep dasar yang unik dan berbeda dari pendekatan
psikologi Barat. Konsep-konsep utama ini mencakup pemahaman tentang jiwa (nafs), fitrah
manusia, serta tujuan hidup yang terhubung dengan dimensi spiritualitas. Dalam pandangan
Islam, jiwa merupakan aspek fundamental yang mempengaruhi kondisi mental dan emosional
seseorang. Konsep jiwa ini sangat sentral dalam membentuk teori-teori psikologi Islam yang
mengarah pada pemulihan dan keseimbangan spiritual dan psikologis individu.

Jiwa (Nafs) dalam Psikologi Islam

Salah satu konsep penting dalam psikologi Islam adalah pemahaman mengenai jiwa (nafs).
Menurut ajaran Islam, jiwa manusia terdiri dari tiga tingkatan: nafs al-ammara (jiwa yang
cenderung pada keburukan), nafs al-lawama (jiwa yang menyesali perbuatannya), dan nafs al-
mutmainnah (jiwa yang tenang dan seimbang). Ketiga tingkatan ini berfungsi sebagai
gambaran kondisi psikologis seseorang dalam berbagai situasi kehidupan. Naafs al-ammara
menunjukkan kondisi jiwa yang tidak terkendali dan lebih condong pada hawa nafsu yang
buruk, sementara nafs al-lawama menggambarkan jiwa yang masih berusaha untuk
memperbaiki dirinya melalui penyesalan. Pada tingkatan nafs al-mutmainnah, jiwa seseorang
mencapai ketenangan dan keseimbangan, yang dianggap sebagai kondisi ideal dalam kesehatan
mental. Pandangan ini memperlihatkan bahwa kesehatan mental dalam psikologi Islam tidak
hanya terkait dengan pengelolaan emosi atau pikiran, tetapi juga dengan kondisi spiritual yang
stabil. Menurut Faridah (2016), jiwa yang berada pada tingkat nafs al-mutmainnah dianggap

175



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab)

sebagai jiwa yang sehat karena mampu menjaga keseimbangan antara kehidupan duniawi dan
ukhrawi, serta menjaga hubungan yang baik dengan Tuhan dan sesama manusia. Dengan
demikian, terapi psikologi Islam berfokus pada pencapaian ketenangan jiwa melalui
pendekatan yang melibatkan dimensi spiritual, seperti ibadah dan dzikir, yang mampu
mengatasi ketidakseimbangan jiwa (Hafizallah & Husin, 2019).

Fitrah Manusia dalam Psikologi Islam

Konsep lainnya yang sangat penting dalam psikologi Islam adalah fitrah, yang merujuk pada
sifat alami atau kodrat bawaan manusia. Fitrah manusia dalam Islam dianggap sebagai kondisi
yang cenderung kepada kebaikan dan kesucian, meskipun bisa terdistorsi akibat pengaruh
lingkungan atau tindakan individu itu sendiri. Ketika seseorang hidup sesuai dengan fitrahnya,
maka ia akan mencapai kedamaian batin dan ketenangan jiwa. Sebaliknya, jika seseorang
menyimpang dari fitrah atau melakukan tindakan yang bertentangan dengan ajaran Islam, maka
gangguan psikologis dan spiritual dapat muncul. Situmorang (2020) menjelaskan bahwa
konsep fitrah mengandung makna bahwa manusia pada dasarnya diciptakan untuk hidup dalam
kebaikan dan kebenaran. Dalam konteks psikologi Islam, gangguan psikologis seperti
kecemasan, depresi, atau rasa tidak bahagia dapat dipahami sebagai bentuk penyimpangan dari
fitrah yang harus diperbaiki. Oleh karena itu, pendekatan psikologi Islam untuk penyembuhan
melibatkan upaya pemulihan hubungan spiritual seseorang dengan Tuhan dan kembali kepada
nilai-nilai fitrah yang telah diajarkan dalam agama.

Tujuan Hidup dalam Perspektif Psikologi Islam

Tujuan hidup dalam psikologi Islam tidak hanya berfokus pada pencapaian kebahagiaan
duniawi, tetapi juga pada pencapaian kebahagiaan ukhrawi, yang hanya bisa dicapai melalui
keseimbangan antara kehidupan material dan spiritual. Dalam hal ini, psikologi Islam
memandang bahwa tujuan hidup manusia adalah untuk beribadah kepada Tuhan dan mencapai
kebahagiaan sejati dengan menjalankan perintah-Nya dan menjauhi larangan-Nya. Kesehatan
mental, dalam konteks ini, dilihat sebagai kemampuan untuk menjalani kehidupan sesuai
dengan prinsip-prinsip Islam, yang pada gilirannya akan membawa ketenangan hati dan jiwa.
Ariani dan Anwar (2023) menyatakan bahwa tujuan hidup yang jelas dalam Islam memberikan
individu arah dan makna dalam hidupnya, yang pada gilirannya mengurangi perasaan
kehilangan arah atau kebingungan eksistensial, yang sering kali menjadi sumber stres dan
gangguan mental dalam psikologi modern. Dalam pandangan ini, psikologi Islam menekankan
pentingnya memiliki tujuan hidup yang terhubung dengan nilai-nilai agama, yang berfungsi
sebagai landasan moral dan spiritual dalam menghadapi tantangan hidup. Hal ini berbanding
terbalik dengan perspektif psikologi Barat yang seringkali lebih mengutamakan pencapaian
kebahagiaan subjektif atau pencapaian pribadi yang tidak selalu terkait dengan tujuan hidup
yang lebih besar atau makna eksistensial.

Keseimbangan Jiwa dan Spiritualitas dalam Psikologi Islam

Keseimbangan jiwa yang dimaksud dalam psikologi Islam bukan hanya sekadar kondisi
emosional yang stabil, tetapi juga mencakup pemeliharaan keseimbangan antara aspek fisik,
mental, dan spiritual seseorang. Ini merupakan elemen kunci dalam pemahaman tentang
kesehatan mental dalam konteks Islam. Terapi yang berbasis pada psikologi Islam melibatkan
tidak hanya pengelolaan gejala-gejala psikologis seperti kecemasan atau depresi, tetapi juga
penyembuhan jiwa melalui praktik ibadah, doa, dzikir, dan penguatan spiritual (Mahdini &

176



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab)

Aulia, 2023). Sebagai contoh, dalam pengobatan depresi atau kecemasan, psikologi Islam tidak
hanya mengandalkan terapi psikologis atau medis, tetapi juga mengajarkan bahwa kedekatan
dengan Tuhan melalui ibadah dan dzikir bisa menjadi sarana penting untuk meraih ketenangan
batin. Hal ini juga tercermin dalam pendekatan terapi yang dikembangkan oleh Hamami
Abicandra (2021), yang menekankan pentingnya keterlibatan spiritual dalam pemulihan
psikologis, sebagai upaya untuk mengembalikan keseimbangan jiwa yang terganggu.

Peran Filsafat Islam dalam Pembentukan Psikologi Islam

Filsafat Islam juga memainkan peranan yang sangat penting dalam membentuk dasar teori
psikologi Islam. Filsafat ini mengajarkan tentang pentingnya moralitas dan etika dalam
kehidupan manusia, yang berhubungan langsung dengan kondisi psikologis seseorang. Dalam
pemikiran al-Ghazali, misalnya, kesejahteraan jiwa dicapai ketika seseorang mampu
menenangkan nafsunya dan menyelaraskan dirinya dengan kehendak Tuhan. Pemikiran ini
memberikan dasar bagi banyak teori psikologi Islam yang mengedepankan pencapaian
kedamaian batin melalui pemurnian jiwa dan pengendalian diri. Kusuma (2022) menjelaskan
bahwa dalam psikologi Islam, pembentukan karakter yang baik melalui pembinaan akhlak dan
moralitas menjadi prioritas utama. Oleh karena itu, teori psikologi Islam lebih mengutamakan
pendekatan yang tidak hanya mengobati gejala psikologis, tetapi juga memperbaiki karakter
dan moral individu sesuai dengan ajaran agama. Dengan demikian, psikologi Islam dapat
dilihat sebagai proses penyembuhan jiwa yang tidak hanya mengandalkan pendekatan rasional
atau ilmiah, tetapi juga pendekatan spiritual dan etis yang sangat mendalam.

Konsep-konsep utama dalam psikologi Islam—seperti jiwa (nafs), fitrah, tujuan hidup, dan
keseimbangan jiwa—merupakan dasar yang sangat penting dalam membentuk teori dan
praktik psikologi Islam. Pemahaman tentang kondisi jiwa yang dinamis dan hubungannya
dengan spiritualitas menjadikan psikologi Islam berbeda dari pendekatan psikologi Barat.
Melalui pendekatan ini, pemulihan psikologis tidak hanya melihat aspek mental dan emosional,
tetapi juga dimensi spiritual yang sangat integral dalam mencapai kesejahteraan jiwa. Oleh
karena itu, psikologi Islam menawarkan pendekatan yang lebih holistik dalam memahami dan
mengatasi masalah psikologis, dengan mengedepankan dimensi moral dan spiritual sebagai
bagian yang tidak terpisahkan dalam pemulihan mental seseorang.

PENDEKATAN-PENDEKATAN PSIKOLOGI MODERN

Psikologi modern menawarkan berbagai pendekatan dalam memahami dan menangani masalah
psikologis, yang mencakup terapi kognitif-behavioral (CBT), terapi humanistik, dan
pendekatan psikoanalitik. Setiap pendekatan ini memiliki karakteristik dan fokus yang berbeda
dalam menganalisis perilaku manusia, tetapi semuanya berorientasi pada solusi yang terukur
dan berbasis pada bukti empiris. Terapi kognitif-behavioral, misalnya, berfokus pada
perubahan pola pikir dan perilaku yang tidak adaptif, dengan pendekatan yang sangat sistematis
untuk memaodifikasi respons terhadap berbagai permasalahan psikologis (Nawariah, 2022).
Pendekatan ini menekankan pada kontrol individu terhadap pikiran dan perilaku mereka untuk
mencapai kesejahteraan mental. Sementara itu, terapi humanistik menekankan pada
pencapaian potensi diri, aktualisasi diri, dan pentingnya hubungan terapeutik yang mendalam,
seperti yang dikembangkan oleh Carl Rogers dan Abraham Maslow (Hairina & Mubarak,
2020). Pendekatan ini memandang setiap individu sebagai makhluk yang memiliki potensi
untuk berkembang secara positif dan menghadapi tantangan hidup secara konstruktif. Di sisi

177



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab)

lain, pendekatan psikoanalitik, yang dipelopori oleh Sigmund Freud, berfokus pada pengaruh
ketidaksadaran dan pengalaman masa kecil terhadap perkembangan kepribadian serta
gangguan psikologis di masa dewasa (Nawariah, 2022).

Namun, meskipun berbagai pendekatan ini telah terbukti efektif dalam konteks tertentu,
mereka memiliki Kketerbatasan dalam menangani dimensi spiritual dan moral individu.
Psikologi modern, secara umum, lebih menekankan pada aspek ilmiah dan materialistik dalam
memahami manusia, mengabaikan dimensi penting seperti keyakinan agama, spiritualitas, dan
moralitas yang sering kali menjadi faktor krusial dalam kesehatan mental dan kesejahteraan
individu (Mahdini & Aulia, 2023). Hal ini tercermin dalam kebanyakan pendekatan psikologi
yang kurang memperhatikan bagaimana keyakinan spiritual dapat berperan dalam pemulihan
psikologis. Misalnya, dalam terapi CBT, meskipun ada kesadaran tentang pentingnya
pemikiran yang rasional dan konstruktif, tidak ada ruang yang cukup untuk memperhitungkan
pengaruh dari keyakinan agama atau dimensi moral dalam merancang terapi yang efektif
(Saifuddin, 2022).

Lebih lanjut, kritik terhadap psikologi modern juga datang dari perspektif yang menyoroti
ketidakmampuan pendekatan-pendekatan ini untuk menangani masalah yang bersifat lebih
kompleks, seperti gangguan jiwa yang terhubung dengan kondisi spiritual dan moral, misalnya
kecemasan eksistensial, perasaan kehilangan makna hidup, atau krisis spiritual yang sering kali
tidak dapat dijelaskan dengan teori-teori psikologi Barat semata (Ariani & Anwar, 2023).
Dalam hal ini, dimensi moral dan spiritual yang ditawarkan oleh psikologi Islam memberikan
kontribusi yang sangat berarti dalam memperkaya praktik psikologi modern.

Sebagai contoh, psikologi Islam melihat manusia tidak hanya sebagai entitas psikologis, tetapi
juga sebagai makhluk spiritual yang memiliki hubungan erat dengan Tuhan, yang dikenal
dengan konsep fitrah (keaslian jiwa) (Faridah, 2016). Fitrah ini merujuk pada potensi bawaan
manusia untuk mengenal Tuhan dan menjalani hidup sesuai dengan nilai-nilai moral yang
benar. Dalam perspektif ini, kesehatan mental tidak hanya ditentukan oleh keseimbangan
psikologis, tetapi juga oleh keseimbangan spiritual yang mendorong individu untuk hidup
sesuai dengan tuntunan agama. Dengan mengintegrasikan pemahaman tentang fitrah dan
kesadaran spiritual ini, terapi yang menggunakan pendekatan psikologi Islam dapat
memperhatikan seluruh aspek manusia, baik fisik, mental, maupun spiritual, untuk
menciptakan kesembuhan yang lebih holistik dan mendalam (Tagwa et al., 2024).

Integrasi psikologi Islam dengan psikologi modern membuka peluang untuk memperkuat
terapi yang lebih komprehensif dan menyeluruh. Salah satu aspek yang dapat diperkuat melalui
integrasi ini adalah pemahaman tentang hubungan manusia dengan Tuhan dan moralitas
sebagai dasar kesehatan mental. Misalnya, dalam terapi kognitif-behavioral, pengenalan
terhadap konsep dosa, pertobatan, dan spiritualitas dalam agama Islam bisa menjadi elemen
penting yang memperkaya pendekatan terapeutik, dengan memberi individu kesempatan untuk
mengatasi masalah psikologis yang berkaitan dengan rasa bersalah, kecemasan, dan

178



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab)

ketidakpuasan hidup melalui pendekatan yang lebih holistik dan berbasis nilai (Elfando &
Nurwahidin, 2023).

Demikian pula, dalam terapi humanistik, nilai-nilai dari konsep ihsan (berbuat baik) dan
tazkiyah (penyucian jiwa) dalam psikologi Islam dapat memperkaya pendekatan ini. Penerapan
nilai-nilai tersebut dapat memberikan individu pemahaman yang lebih dalam mengenai tujuan
hidup, cara mengatasi rasa kehilangan makna hidup, dan meningkatkan kualitas diri secara
menyeluruh. Dengan demikian, dimensi spiritual dalam psikologi Islam memberikan tambahan
lapisan dalam pendekatan humanistik yang berfokus pada aktualisasi diri, membantu individu
tidak hanya untuk berkembang secara psikologis tetapi juga untuk mencapai kedamaian batin
dan pemahaman yang lebih dalam tentang makna hidup (Hafizallah & Husin, 2019).

Selain itu, pendekatan psikoanalitik dalam psikologi Islam juga dapat diberdayakan dengan
memasukkan pemahaman tentang kesadaran spiritual dan moralitas, yang merupakan bagian
penting dari kesadaran diri dalam tradisi Islam. Dalam pendekatan ini, perhatian terhadap
dimensi spiritual dapat membantu individu untuk mengatasi trauma atau konflik batin yang
mungkin tidak bisa dijelaskan hanya dengan penekanan pada pengalaman masa kecil atau
ketidaksadaran. Sebagai contoh, dalam konteks terapi psikoanalitik, mengintegrasikan ajaran
Islam tentang dosa dan pertobatan dapat memberikan pemahaman lebih mendalam tentang akar
perasaan bersalah atau konflik internal yang dialami oleh individu, yang berpotensi
mempercepat proses penyembuhan (Varella et al., 2023).

Secara keseluruhan, meskipun psikologi modern memiliki banyak kontribusi penting dalam
memahami dan menangani masalah psikologis, keterbatasannya dalam memperhatikan
dimensi spiritual dan moral memberikan ruang bagi psikologi Islam untuk menawarkan
pendekatan yang lebih holistik. Melalui integrasi kedua pendekatan ini, diharapkan terapi
psikologis dapat lebih menyeluruh, memperhitungkan seluruh aspek manusia, baik yang
bersifat psikologis, emosional, maupun spiritual. Ini adalah langkah penting dalam
mengembangkan praktik psikologi yang lebih efektif dan mendalam untuk memenuhi
kebutuhan psikologis individu di dunia yang semakin kompleks ini.

INTEGRASI PSIKOLOGI ISLAM DAN PSIKOLOGI MODERN DALAM PRAKTIK

Integrasi psikologi Islam dan psikologi modern menawarkan potensi sinergi yang luar biasa
untuk menciptakan pendekatan yang lebih holistik dalam memahami dan menangani masalah
psikologis. Psikologi Islam, yang menekankan keseimbangan antara dimensi fisik, mental, dan
spiritual, dapat memperkaya pendekatan psikologi modern yang seringkali lebih fokus pada
aspek rasional dan empiris. Salah satu contoh aplikasi integrasi ini adalah penggabungan teknik
mindfulness yang berasal dari ajaran Islam dengan terapi CBT (Cognitive Behavioral Therapy)
untuk mengatasi gangguan kecemasan. Mindfulness dalam konteks psikologi Islam, terutama
yang terkait dengan konsep dzikir (mengingat Allah), berfokus pada kesadaran penuh terhadap
momen saat ini sambil menjaga hubungan spiritual dengan Tuhan (Elfando & Nurwahidin,
2023). Teknik ini sangat relevan dengan terapi CBT, yang juga mendorong individu untuk
meningkatkan kesadaran terhadap pola pikir negatif mereka dan menggantinya dengan pola
pikir yang lebih positif dan adaptif. Penggabungan kedua teknik ini dapat memberikan hasil

179



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab)

yang lebih efektif dalam mengatasi gangguan kecemasan, karena selain membantu individu
untuk mengubah pola pikir yang tidak konstruktif, juga dapat memberikan rasa ketenangan dan
kedamaian batin yang berasal dari hubungan spiritual yang kuat dengan Tuhan (Tagwa et al.,
2024).

Selain itu, integrasi psikologi Islam dapat memperkaya terapi CBT dengan memberikan
perspektif yang lebih mendalam mengenai tujuan hidup dan makna spiritual. Dalam psikologi
Islam, manusia dianggap memiliki fitrah (potensi bawaan) untuk hidup selaras dengan tuntunan
Ilahi, dan hidup yang sesuai dengan fitrah ini merupakan jalan menuju kesejahteraan batin dan
kebahagiaan sejati (Faridah, 2016). Melalui pendekatan ini, individu tidak hanya belajar untuk
mengubah pola pikir negatif, tetapi juga diberdayakan untuk menjalani hidup dengan tujuan
yang lebih besar, yang melibatkan dimensi spiritual dan moral yang mengarah pada kedamaian
jiwa. Hal ini menjadikan pendekatan ini tidak hanya efektif dalam menyembuhkan gangguan
kecemasan tetapi juga dalam meningkatkan kualitas hidup secara keseluruhan.

Meskipun integrasi psikologi Islam dan psikologi modern menjanjikan banyak manfaat, proses
penggabungan kedua pendekatan ini tidaklah tanpa tantangan. Salah satu tantangan utama
adalah perbedaan paradigma dasar antara kedua sistem tersebut. Psikologi modern cenderung
mengadopsi pendekatan empiris dan materialistik yang memandang manusia sebagai makhluk
yang terutama dapat dijelaskan melalui teori-teori ilmiah, sedangkan psikologi Islam
menekankan dimensi spiritual dan moral yang tidak selalu mudah dijelaskan atau diuji melalui
metode ilmiah konvensional (Ariani & Anwar, 2023). Perbedaan paradigma ini bisa
menciptakan hambatan dalam penerapan integrasi kedua pendekatan ini, terutama dalam hal
pengembangan teori dan metode yang dapat memadukan aspek spiritual dan ilmiah secara
komprehensif. Dalam psikologi Islam, misalnya, banyak teori yang didasarkan pada wahyu dan
ajaran agama, yang mungkin tidak selalu bisa diterima atau diuji melalui standar metodologi
ilmiah yang diterima secara luas dalam psikologi modern. Hal ini menyebabkan praktisi
psikologi modern sering kali skeptis terhadap penerapan prinsip-prinsip yang bersifat spiritual
dan moral dalam praktik mereka (Wahid et al., 2022).

Selain itu, hambatan praktis juga muncul dalam hal pelatihan dan kesiapan praktisi. Sebagian
besar psikolog yang terlatih dalam psikologi modern mungkin tidak memiliki pemahaman yang
mendalam mengenai prinsip-prinsip psikologi Islam dan sebaliknya. Hal ini dapat
menyebabkan kesulitan dalam menggabungkan kedua pendekatan dalam praktik sehari-hari,
karena praktisi perlu memiliki pemahaman yang baik tentang keduanya untuk dapat
mengintegrasikan prinsip-prinsip yang relevan secara efektif. Sebagai contoh, seorang terapis
yang berpengalaman dalam CBT mungkin kesulitan dalam memasukkan teknik dzikir atau
praktik spiritual lain yang terkait dengan psikologi Islam, karena mereka mungkin tidak
terbiasa dengan nilai-nilai tersebut atau cara mengaplikasikannya dalam konteks terapeutik
(Hairina & Mubarak, 2020).

Meskipun tantangan dalam integrasi psikologi Islam dan psikologi modern ada, beberapa
contoh konkret penerapan model integrasi ini telah menunjukkan hasil yang menjanjikan. Salah
satu contoh penerapannya dapat ditemukan dalam terapi atau konseling yang menggabungkan
pendekatan CBT dengan teknik spiritual dalam psikologi Islam. Misalnya, dalam mengatasi
kecemasan, seorang terapis dapat mengajarkan klien untuk mengenali pola pikir yang tidak
rasional melalui CBT dan pada saat yang sama, mengajarkan klien untuk melakukan dzikir
atau doa untuk membantu menenangkan pikiran dan memperkuat ketenangan batin mereka.
Integrasi ini tidak hanya membantu mengubah pola pikir negatif yang menjadi akar kecemasan,

180



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab)

tetapi juga memberikan rasa keterhubungan spiritual yang mendalam yang dapat mempercepat
proses penyembuhan (Saifuddin, 2022). Selain itu, dalam kasus depresi yang berhubungan
dengan perasaan kehilangan makna hidup, terapi integratif yang menggabungkan teknik
mindfulness Islam dan pendekatan humanistik dalam psikologi modern dapat sangat
bermanfaat. Dalam pendekatan ini, klien akan dibimbing untuk tidak hanya mengeksplorasi
perasaan mereka dan mengubah pola pikir yang merugikan diri, tetapi juga untuk menemukan
tujuan hidup mereka melalui pemahaman dan penerimaan terhadap prinsip-prinsip moral dan
spiritual Islam. Terapi ini mengajarkan individu untuk menjalani hidup dengan tujuan yang
lebih tinggi, yang tidak hanya berfokus pada pencapaian material atau psikologis, tetapi juga
pada pencapaian kebahagiaan batin melalui kedekatan dengan Tuhan dan pemahaman tentang
makna hidup yang lebih dalam (Taqwa et al., 2024).

Integrasi ini juga dapat diterapkan dalam terapi keluarga, di mana pendekatan psikologi Islam
dapat digunakan untuk memperkuat hubungan keluarga melalui ajaran-ajaran Islam tentang
kasih sayang, kesabaran, dan saling pengertian. Di sisi lain, terapi CBT dapat digunakan untuk
mengidentifikasi dan mengubah pola komunikasi yang tidak sehat dalam keluarga, sehingga
menciptakan dinamika keluarga yang lebih positif dan harmonis. Penggabungan kedua
pendekatan ini dapat membantu keluarga tidak hanya untuk mengatasi masalah psikologis,
tetapi juga untuk memperkuat ikatan spiritual yang menjadi dasar hubungan keluarga yang
sehat dalam tradisi Islam (Mahdini & Aulia, 2023).

Secara keseluruhan, integrasi psikologi Islam dan psikologi modern menawarkan potensi besar
untuk menciptakan pendekatan yang lebih komprehensif dan holistik dalam terapi dan
konseling. Meskipun ada tantangan dalam hal perbedaan paradigma dan hambatan praktis,
contoh-contoh aplikasi yang ada menunjukkan bahwa pendekatan ini dapat memberikan
manfaat yang signifikan bagi individu yang mencari keseimbangan jiwa dan pemulihan
psikologis. Dengan semakin berkembangnya pemahaman dan keterampilan di bidang ini,
integrasi ini memiliki potensi untuk menjadi alternatif yang lebih lengkap dalam mengatasi
masalah psikologis dan meningkatkan kualitas hidup individu.

Simpulan

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan, integrasi psikologi Islam dan psikologi modern
menunjukkan potensi besar dalam memberikan pendekatan yang lebih holistik dalam
mengatasi masalah psikologis. Dengan menggabungkan dimensi spiritual, moral, dan
psikologis, integrasi ini mampu menawarkan solusi yang lebih menyeluruh untuk individu
yang mengalami gangguan mental. Psikologi Islam memberikan landasan moral dan spiritual
yang dapat memperkuat proses terapi, sementara psikologi modern menawarkan teknik-teknik
empiris yang terbukti efektif dalam menangani masalah psikologis. Kolaborasi keduanya
membuka peluang untuk menciptakan model terapi yang lebih komprehensif, yang tidak hanya
fokus pada pengobatan gejala, tetapi juga pada pemulihan keseimbangan jiwa dan pencapaian
kesejahteraan mental secara lebih luas.

181



Kajian Psikologi Islam: Integrasi Pendekatan Falsafi Dan Psikologi Modern (Mawaddah, Shofiah, Rajab)

Daftar Pustaka

Ariani, R., & Anwar, A. (2023). Integrasi ilmu pengetahuan dalam Islam: Kasus psikologi
Islam. Jurnal Sains Dan Teknologi, 5(2), 731-738. Retrieved from
http://ejournal.sisfokomtek.org/index.php/saintek/article/view/2386

Elfando, M. E., & Nurwahidin, N. (2023). The relevance of Amali Sufism and philosophical
Sufism in modern times. Nizham: Jurnal Studi Keislaman, 11(02), 187-201.
https://doi.org/10.32332/nizham.v11i02.7103

Faridah, S. (2016). Metodologi dalam kajian psikologi Islam. Studia Insania, 4(1), 69-78.
https://doi.org/10.18592/jsi.v4i1.1114

Hafizallah, Y., & Husin, S. (2019). Psikologi Islam: Sejarah, tokoh, dan masa depan.
Psychosophia: Journal of Psychology, Religion, and Humanity, 1(1), 1-19.
https://doi.org/10.32923/psc.v1i1.860

Hairina, Y., & Mubarak, M. (2020). Penerapan psikologi Islam dalam praktik profesi psikolog
Muslim.  Jurnal Psikologi Islam Dan Budaya, 3(1), 47-60.
https://doi.org/10.15575/jpib.v3i1.4132

Hamami Abicandra, M. N. (2021). Pendekatan psikologi dalam kajian Islam. Jurnal
Pendidikan Dan Kajian Aswaja, 7(1), 21-30. https://doi.org/10.56013/jpka.v7i1.1061

Kusuma, A. R. (2022). Konsep psikologi Syed Muhammad Naquib al-Attas. Al-Qalb: Jurnal
Psikologi Islam, 13(2), 121-135. https://doi.org/10.15548/alqalb.v13i2.4386

Mahdini, Z., & Aulia, N. (2023). Fase-fase perkembangan psikologi Islam. Religion: Jurnal
Agama, Sosial, dan Budaya, 2(4), 648-657.
https://doi.org/10.55606/religion.v1i4.471

Mahdini, Z., & Aulia, N. (2023). Fase-fase perkembangan psikologi Islam. Religion: Jurnal
Agama, Sosial, dan Budaya, 2(4), 648-657.
https://doi.org/10.55606/religion.v1i4.471

Nawariah, N. (2022). Konsep manusia menurut pandangan psikoanalisis dan behaviorisme.
Jurnal llmu Pendidikan Dan Kearifan Lokal, 2(5), 252-259. Retrieved from
https://www.jipkl.com/index.php/JIPKL /article/view/29

Saifuddin, A. (2022). Peluang dan tantangan psikoterapi Islam. Buletin Psikologi, 30(1), 22-
44, https://doi.org/10.22146/buletinpsikologi.67715

Situmorang, T. (2020). Paradigma psikologi Islam: Suatu aliran baru dalam psikologi. Al-
Mursyid: Jurnal Ikatan Alumni Bimbingan Dan Konseling Islam (IKABKI), 1(2), 1-
17. http://dx.doi.org/10.30829/mrs.v1i2.593

Taqwa, U. *Alat, Awaludin, A., & Arroisi, J. (2024). Rekonseptualisasi epistemologi: Metode
Islamisasi dalam ilmu psikologi modern. Kalimah: Jurnal Studi Agama Dan
Pemikiran Islam, 21(1), 25-48. https://doi.org/10.21111/klm.v21i1.10703

Varella, E. D., Zaidan, M. I., & Azhar, S. Z. (2023). Pola pola pengembangan psikologi Islam:
Indonesia. Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya, 1(4), 700-708.
https://doi.org/10.55606/religion.v1i4.365

Wabhid, A., Arroisi, J., Rahayu, E. M., & Amrulloh, M. W. A. (2022). Dialektika konsep dasar
psikologi Islam dan Barat. Journal of Islamic Education and Innovation, 1-10.
https://doi.org/10.26555/jiei.v3i1.6026

182


http://ejournal.sisfokomtek.org/index.php/saintek/article/view/2386
https://doi.org/10.32332/nizham.v11i02.7103
https://doi.org/10.18592/jsi.v4i1.1114
https://doi.org/10.32923/psc.v1i1.860
https://doi.org/10.15575/jpib.v3i1.4132
https://doi.org/10.56013/jpka.v7i1.1061
https://doi.org/10.15548/alqalb.v13i2.4386
https://doi.org/10.55606/religion.v1i4.471
https://doi.org/10.55606/religion.v1i4.471
https://www.jipkl.com/index.php/JIPKL/article/view/29
https://doi.org/10.22146/buletinpsikologi.67715
http://dx.doi.org/10.30829/mrs.v1i2.593
https://doi.org/10.21111/klm.v21i1.10703
https://doi.org/10.55606/religion.v1i4.365
https://doi.org/10.26555/jiei.v3i1.6026

