
Vol. 5, No. 1, Desember 2020 

 

 

Khawarij: Sejarah Kemunculan, Ajaran-ajaran dan Sektenya 

Hervrizal 

STAI Diniyah Pekanbaru 

Email: hervrizal@diniyah.ac.id 

 

Abstrak 

Kemunculan Khawarij dalam kancah pemikiran kalam dapat dilihat pada awalnya dari aspek 

politis, yaitu disebabkan oleh perbedaan cara pandang dan pemahaman mereka terhadap cara 

penyelesaian perselisihan umat Islam dengan arbitrase (tahkim) khususnya diantara Ali bin 

Abi Thalib dan Mu’awiyah bin Abi Sufyan. Namun kemudian berkembang pemikiran kalam 

secara teologis. Menurut Khawarij, penyelesaian perselisihan umat Islam dengan cara tahkim 

adalah menyalahi hukum Allah, dan berdosa besar sehingga halal darah mereka yang 

mengadakan tahkim. Ajaran-ajaran Khawarij seperti persoalan jabatan khalifah, mu’amalah 

sesama muslim non-Khawarij dan zuhud serta ibadah mempengaruhi sikap dan tingkah laku 

mereka. Begitu pula keyakinan seperti pemahaman hakikat iman dan tauhid, janji dan 

ancaman Allah, Al-Qur’an adalah makhluk, takwil dan qiyas juga menjadi landasan 

perbuatan mereka. Secara historis, Khawarij terpecah menjadi berbagai sekte seperti 

Azariqah, Shufriyah dan Ibadhiyah. Tulisan ini akan membahas permasalahan sejarah 

kemunculan Khawarij, ajaran-ajaran dan sekte-sekte dalam Khawarij. 

Kata Kunci: Khawarij, sejarah kemunculan, ajaran dan sekte 

Pendahuluan 

Manusia adalah satu-satunya makhluk Allah yang paling mulia diantara makhluk-

makhluk-Nya yang lain. Kemuliaannya disebabkan oleh fungsinya sebagai khalifah Allah di 

atas dunia. Dengan panca indera, akal, naluri dan agama yang Allah turunkan kepadanya, 

sepatutnya manusia mampu mewujudkan ketentraman dan keselamatan di alam semesta ini. 

 Namun karena manusia hidup diliputi hawa nafsu dan bisikan serta godaan syaitan, 

seringkalai terjadi bermacam kerusakan di atas muka bumi. “Telah nampak kerusakan di 

darat dan di laut disebabkan karena perbuatan tangan manusia, supaya Allah merasakan 

kepada mereka sebahagian dari (akibat) perbuatan mereka, agar mereka kembali (ke jalan 

yang benar).” (QS. Ar-Ruum [30] :41). 

 Seiring kedatangan para Nabi dan Rasul Allah, manusia terus dibimbing ke jalan 

Allah, jalan yang lurus iaitu jalan menuju keselamatan di dunia dan di akhirat. Dimulai 

dengan perutusan Nabi Adam A.S sehingga ditutup dengan risalah Nabi Muhammad S.A.W. 

Para Nabi dan Rasul adalah berfungsi sebagai mubasyirin (pemberi khabar gembira akan 

karunia, redha dan surga bagi yang beriman dan beramal sholeh) dan juga berfungsi sebagai 

mundzirin (pemberi peringatan akan siksa dan azab baik di dunia dan neraka, bagi manusia 

mailto:hervrizal@diniyah.ac.id


2 | H e r v i z a l  

 

Vol. 5, No. 1, Desember 2020 

 

 

yang kufur dan ingkar terhadap Allah dan Rasul-Nya). “Dan tidaklah Kami mengutus para 

rasul itu melainkan untuk memberi kabar gembira dan memberi peringatan. Barang siapa 

beriman dan mengadakan perbaikan, maka tidak ada kekhawatiran terhadap mereka dan tidak 

(pula) mereka bersedih hati”. (QS. Al An'am [6]: 48) 

 Sejarah mencatat kehancuran dan kebinasaan manusia yang angkuh dan sombong. 

Fir’aun adalah contoh manusia yang dibinasakan Allah dengan ditenggelamkan di laut 

Qulzum, laut merah Mesir karena terlalu berlebihan kezaliman dalam mengelola 

kekuasaannya, mengaku dirinya Tuhan hanya untuk menguasai rakyatnya.Maka pada hari ini 

Kami selamatkan badanmu supaya kamu dapat menjadi pelajaran bagi orang-orang yang 

datang sesudahmu dan sesungguhnya kebanyakan dari manusia lengah dari tanda-tanda 

kekuasaan Kami. “ (QS Yunus [10] : 92)Qarun ditenggelamkan di dalam perut bumi dengan 

segala harta kekayaanya sebab kesombongan pada hartanya. “Maka Kami benamkanlah 

Qarun beserta rumahnya ke dalam bumi. Maka tidak ada baginya suatu golonganpun yang 

menolongnya terhadap azab Allah. Dan tiadalah ia termasuk orang-orang (yang dapat) 

membela (dirinya).” (QS Al-Qashash [28] : 81) 

 Kasus-kasus serupa akan berulang terjadi sepanjang kewujudan alam semesta. Selepas 

wafat Baginda Rasulullah kaum muslimin khususnya kaum Muhajirin dan kaum Anshar 

sempat berselisih tentang siapa yang berhak menggantikan Rasulullah menjadi pemimpin 

kaum muslimin. Perselisihan selesai setelah kaum muslimin sepakat membaiat setia sahabat  

Abu Bakar Ash-Shiddiq untuk menjadi pemimpin kaum muslimin setelah kewafatan 

Rasulullah SAW. Namun perselisihan antara kaum muslimin terjadi kembali setelah terjadi 

peristiwa pembunuhan ke atas Khalifah Utsman bin Affan. Peristiwa ini memicu suasana 

politik yang panas diatara kaum muslimin. 

 Pembunuhan atas diri khalifah Utsman bin Affan dan diangkatnya Ali bin Abi Thalib 

sebagai khalifah ketiga terus membangkitkan konflik diantara kelompok-kelompok kaum 

muslimin. Mu’awiyah bin Abi Sufyan dan Amr bin Ash tidak mengakui Ali sebagai khalifah 

dan menuntut Ali bin Abi Thalib mengungkapkan peristiwa yang sebenarnya atas 

pembunuhan Utsman bin Affan. Puncak dari perselisihan ini adalah berlakunya perang 

saudara di Shiffin antara pasukan tentara Ali dan pasukan tentara Mu’awiyah. Peristiwa 

damai yang diterima pasukan Ali ke atas pasukan Mu’awiyah yang mengangkat Mushaf 

tanda menghentikan peperangan apabila mereka telah terdesak kalah, membawa perpecahan 

lagi dalam kelompok kaum muslimin. Penyelesaian masalah antara Ali dan Mu’awiyah 

dengan tahkim (arbitrasi) inilah yang memunculkan kelompok Khawarij. Bagaimana sejarah 



Khawarij: Sejarah Kemunculan, ajaran-ajaran dan Sektenya| 3 

Jurnal Dakwatul Islam 

 

 

kemunculan Khawarij, apa saja ajaran-ajaran dan sekte-sekte mereka akan dibincangkan 

dalam tulisan ini. 

 

Sejarah Kemunculan Khawarij 

Kelompok ini muncul akibat “fitnah besar” yang terjadi antara 656 dan 661 Masehi 

dan dikenal dengan sebutan Khawarij (orang-orang yang keluar, jamak dari Khariji). Ketika 

Khalifah Ali bin Abi Thalib setuju untuk menyerahkan masalah pertikaian dengan 

Mu’awiyah bin Abi Sufyan kepada arbitrasi (tahkim atau penjurian) pada perang Shiffin, 

sekelompok pengikutnya, sebagian besar berasal dari suku Tamim, menuduhnya mengingkari 

ayat Al-Qur’an yang artinya:“Jika dua golongan orang beriman berperang satu sama lain, 

damaikanlah mereka. Jika salah satu dari mereka berbuat aniaya kepada yang lain, perangilah 

yang berbuat aniaya itu sehingga golongan itu kembali kepada perintah Allah”. (QS Al-

Hujurat [49] : 9. Menurut mereka, Utsman bin Affan layak mati karena kesalahan-

kesalahannya; Ali bin Abi Thalib adalah khalifah yang sah; dan Mu’awiyah bin Abi Sufyan 

adalah agresor yang membangkang, yang tidak layak untuk ditahkim (diarbitrasi). Dengan 

menyetujui arbitrasi ini, Ali melakukan dosa besar karena mengingkari ayat-ayat Allah, dan 

oleh sebab itu, mengeluarkan dirinya sendiri dari masyarakat sejati orang beriman. Mereka 

berpendapat, dia harus taat dan patuh kepada ayat Al-Qur’an yang artinya: “Perangilah 

mereka supaya jangan ada fitnah (gangguan), dan supaya agama itu semata-mata bagi Allah.” 

Q.S. Al-Anfal [8] : 39-40. Allah telah memberi hukum-Nya atau ketentuan-Nya dan tidak 

mungkin ada yang lain. La hukma illa lillah (tidak ada hukum kecuali milik Allah) menjadi 

keyakinan mereka.1 

 Montgomery Watt menjelaskan makna Khawarij sebagai berikut: 

1. Khawarij ialah mereka yang keluar atau membuat pemisahan dari kelompok Ali. 

2. Khawarij ialah mereka yang keluar daripada berada di tengah-tengah orang-orang 

yang tidak beriman, melakukan hijrah di jalan Allah dan Rasul-Nya, iaitu 

memutuskan semua wilayah sosial dengan orang-orang yang tidak beriman. 

3. Khawarij ialah mereka yang telah pergi keluar untuk memerangi Ali di dalam suasana 

pemberontakan terhadapnya. 

4. Khawarij ialah mereka yang keluar dan berperan aktif di dalam berjihad, yang 

berlawanan dengan mereka yang hanya duduk di dalam dua kelompok, dan konsep 

                                                             
1 Esposito, John, L, Ensiklopedi Oxford Dunia Islam Modern, Jilid 3, Mizan: Bandung, 2001. (Terj. 

The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World, Oxford University Press), hlm. 204 



4 | H e r v i z a l  

 

Vol. 5, No. 1, Desember 2020 

 

 

khuruj ialah keluar dan qu’ud hanya duduk diam, adalah berbeda (berlawanan) di 

dalam Al-Qur’an. 2 

Sesudah itu mereka memasuki sebuah kampung tidak jauh dari Kufah,iaitu kampung 

Harura. Kemudiannya mereka digelar dengan Haruri sebagai sempena nama kampung 

tersebut. Golongan Sunni mengembalikan gelaran mereka sebagai Haruri karena pertemuan 

mereka yang pertama terjadi di sana. Namun sebutan atau gelar itu kurang tepat (akurat); 

adalah benar bahwa setiap Haruri mestilah Khariji, tetapi tidak setiap Khariji adalah Haruri. 

Golongan mereka juga dinamakan Muhakkimah, satu gelaran sempena dari slogan mereka 

yang berbunyi, “La tahkima illa minallah”. 

Maka kedua-dua nama inilah kerapkali ditujukan kepada golongan Khawarij. Mereka 

telah melantik Abdullah bin Wahab al-Rasibi menjadi ketua mereka. Nama Khawarij juga 

adalah sempena dari tindakan mereka yang telah keluar  خرجوا dari golongan Ali serta 

sahabat-sahabatnya. Tetapi sebagian mereka mengatakan, nama Khawarij adalah sempena 

dari perjuangan mereka yang telah keluar untuk berjihad karena agama Allah, atau juga 

sempena dari firman Allah yang artinya: “Sesiapa keluar dari rumahnya berhijrah karena 

agama Allah serta Rasul-Nya, dan kemudian mati, niscaya mendapat pahala dari Allah”. 

(Q.S. Al-Baqarah [2] : 207. 

Gelaran atau sebutan yang ditujukan kepada golongan mereka dapat diterima oleh 

Khawarij, namun mereka secara konsisten menolak untuk disebut atau dinamakan sebagai al-

Mariqa (orang yang ingkar), karena maksud dan tujuan mereka keluar dari golongan muslim 

lain terutama Ali dan para sahabatnya, adalah untuk mereformasi tidak hanya semata-mata 

pemberontakan saja.3 

 

Ajaran-ajaran Khawarij 

Khawarij memiliki ajaran-ajaran secara garis besar sebagai berikut: 

1. Permasalahan jabatan khalifah 

Khawarij mengakui khalifah Abu Bakar Ash-Shiddiq dan Umar bin Khatab, karena 

keduanya dipilih secara sah. Mereka mengakui pemerintahan khalifah Utsman bin 

Affan pada periode pertamanya untuk beberapa tahun, tetapi sesudah Utsman 

melakukan perubahan yang tidak menurut seperti pemerintahan Abu Bakar dan Umar, 

                                                             
2 Watt, W. Montgomery, The Formative Period of Islamic Thought, Edinburgh University Press: 

Edinburgh, 1973, hlm. 15. 
3 Salem, Elie Adib, Political Theory and Institutions of the Khawarij, Series LXXIV, Number 2, 

University Microfilms International, Ann Arbor: Michigan USA, London, England, 1973, hlm.26. 



Khawarij: Sejarah Kemunculan, ajaran-ajaran dan Sektenya| 5 

Jurnal Dakwatul Islam 

 

 

dan mengadakan sesuatu yang tidak dibuat oleh kedua-dua khalifah yang dahulu, 

maka dia wajib dilucutkan jabatannya. Mereka mengakui pemerintahan Ali bin Abi 

Thalib, tetapi kemudian mereka menyalahkan keputusannya yang telah menerima 

tawaran perundingan (tahkim). 

 Teori khalifah yang mereka asaskan adalah: “Bahwa seseorang khalifah 

dilantik melalui pemilihan bebas dari umat Islam. Apabila sudah terpilih, ia tidak 

harus lagi meletakkan jabatan atau menerima apapun jenis perundingan (tahkim). 

Seorang khalifah tidak mesti dari kabilah Quraisy atau kabilah lainnya, meskipun dari 

bangsa Habsyi (Negro). Apabila sudah terpilih menjadi khalifah, maka dia telah 

menjadi ketua (pemimpin) uamt Islam dan dia harus mematuhi hukum-hukum yang 

diperintahkan oleh Allah. Jika dia menyimpang dari perintah-perintah Allah, dia 

mestilah dipecat”.4 

 Khawarij tidak menerima sistem khilafah yang berdasarkan garis keturunan 

(nasab), tidak pula seperti Syi’ah yang hanya menerima kekhilafahan dari garis 

keturunan Ali dan anak-anaknya dari kaum muslimin lainnya, dan tidak pula harus 

melihat garis keturunan dari Rasulullah sedikit dan banyaknya.5 

2. Mu’amalah dengan sesama muslim di luar mereka. 

Mereka tidak cukup hanya mengkafirkan orang muslim di luar keyakinan mereka, 

tetapi mereka memandang mereka dengan penuh permusuhan dan dihalalkan ke atas 

menumpahkan darah mereka. Pada saat yang lain mereka mempergauli orang-orang 

di luar Islam dari pemeluk agama-agama langit yang lain dengan penuh kemanusiaan 

dan sedikit permusuhan dan ancaman. Sehingga suatu ketika, Washil bin Atho’ yang 

beraliran Mu’tazilah jatuh ke tangan mereka, terpaksa mengaku bahwa dia seorang 

musyrik, untuk dapat selamat dari siksaan mereka. 

3. Mengajak pengikut mereka kepada zuhud dan ibadah. 

Begitu kuatnya mereka mengamalkan amalan-amalan dalam Islam, sehingga pada 

kening-kening mereka nampak bekas-bekas sujud. Sebagian mereka memberatkan 

pada diri mereka dalam melakukan ibadah, sampai melewati batas-batas yang telah 

Allah wajibkan ke atas hamba-hamba-Nya. Mereka mengajak para manusia 

melakukan amalan-amalan ibadah yang di atas kemampuan mereka. Padahal suatu 

                                                             
4 Amin, Ahmad, Fajar Islam, Dewan Bahasa dan Pustaka Kementerian Pelajaran Malaysia: Kuala 

Lumpur, 1980, hlm. 353-354. (Terjemahan dari Fajr al-Islam, Maktabah al-Nahdhah al-Mishriyyah: Qahirah, 

1955) 
5 An-Nasr, Umar Abu, Al-Khawarij fi al-Islam: Qissah al-Hazb al-Jumhuriy al-Araby fi fajr al-Islam, 

Maktab Umar Abu An-Nasr: Beirut, 1970, hlm.42. 



6 | H e r v i z a l  

 

Vol. 5, No. 1, Desember 2020 

 

 

pemberatan atau pemaksaan dalam beribadah  adalah bertentangan dengan apa yang 

telah Allah perintahkan kepada Rasul-Nya untuk memperingankan (at-Takhfif) dalam 

beribadah kepada-Nya, ketika Rasulullah memanjangkan pelaksanaan sholat 

malamnya. Maka Allah berfirman kepada Nabi:  

(2( مَا أنَزلْناَ عَليَْكَ الْقرُْآنَ لِتشَْقىَ )1طه )  

Artinya: 

“ Thaha. Kami tidak menurunkan Al-Qur'an ini kepadamu (Muhammad) agar engkau 

menjadi susah.”Q.S. Thoha [20] : 1-2 

 

Keyakinan-keyakinan Asas Khawarij 

1. Iman dan Tauhid 

Para ulama Islam memisahkan konsep antara Islam dan Iman. Islam dalam pandangan 

mereka adalah agama yang telah Allah turunkan ke atas Nabi-Nya Muhammad SAW 

dan telah Dia relakan menjadi agama bagi hamba-hamba-Nya, artinya kepatuhan 

kepada Allah semata dan beribadat hanya kepada-Nya tanpa yang lain. Sedangkan 

iman pada asalnya adalah kepercayaan dan pengakuan dan pengetahuan akan Allah, 

dan perwujudannya dalam kelakuan dan amal. Maka dengan itu, Islam menjadi 

simbol penzahiran manusia atas wujud keagamaannya, sedangkan iman berpusat di 

dalam diri dan tidak diketahui melainkan oleh Allah. Islam itu adalah pemberitahuan 

dan iman itu berada di dalam hati. Kemungkinan konsep pemisahan antara makna 

iman dan Islam terdapat dalam firman Allah: 

نُ  فىِ قلُوُبكُِمْ ۖ  يمََٰ ا يَدْخُلِ ٱلِْْ كِن قوُلوُٓا۟ أسَْلمَْناَ وَلمََّ
 قاَلَتِ ٱلْْعَْرَابُ ءَامَنَّا ۖ قلُ لَّمْ تؤُْمِنوُا۟ وَلََٰ

 
Artinya: 

“Orang-orang Arab Badui itu berkata: "Kami telah beriman". Katakanlah: "Kamu 

belum beriman, tapi katakanlah 'kami telah tunduk', karena iman itu belum masuk ke 

dalam hatimu” QS. Al-Hujurat[49] ayat 14. 
 
  

Khawarij tidak mengingkari sesuatu pemahaman tentang konsep di atas, akan 

tetapi mereka di lain pihak menolak pemisahan di antara Islam dan Iman, keduanya 

bagi mereka adalah perkara yang satu, dan ini menjadi sumber keyakinan mereka 

bahwa sesungguhnya amal (perbuatan) itu adalah bagian daripada iman. 

 

 Mengenai tauhid, Khawarij sependapat dengan Mu’tazilah, Murji’ah dan Az-

Zaidiyah dari Syi’ah iaitu bahwa Allah adalah Zat Yang Esa tidak ada sesuatupun 



Khawarij: Sejarah Kemunculan, ajaran-ajaran dan Sektenya| 7 

Jurnal Dakwatul Islam 

 

 

yang menyerupai-Nya, tidak dapat diketahui oleh penglihatan di dunia dan di akhirat, 

tidak dipikirkan oleh akal, tidak dapat diperkirakan oleh perasaan, tidak dipermisalkan 

oleh hati, tidak dapat dibataskan oleh pikiran, Dia tidak dibatasi oleh ruang dan 

waktu, Dia bukanlah berbentuk tubuh. 

2. Janji dan Ancaman 

Masalah (hukum dan ganjaran) perbuatan dosa besar menjadi masalah yang terbanyak 

memunculkan perkelahian di antara kaum muslimin. Sehingga, seorang penulis ilmu 

hadis menjadikan permasalahan ini sebagai penyebab lahirnya ilmu kalam dan 

kelompok-kelompok di dalam kaum muslimin. 

 Khawarij berbeda pendapat dengan kelompok-kelompok Islam lainnya tentang 

permasalahan ganjaran perbuatan dosa besar. Mereka mengatakan bahwa pelaku dosa 

besar sedang keluar dari Islam dan berpindah ke suasana kekufuran dan tidak lagi 

berada di bawah perlindungan hukum Islam, sementara itu menurut Murji’ah: “Dosa 

itu tidaklah membahayakan terhadap iman seseorang, sebagaimana ketaatan itu 

tidaklah memberi suatu kemanfaatan terhadap kekufuran seseorang”. Murji’ah 

berdalil di atas firman Allah:  

َ لََ يغَْفِرُ أنَْ يشُْرَكَ بهِِ وَيغَْفِرُ مَا دوُنَ ذََٰ لِكَ لِمَنْ يَشَاءُ   إنَِّ اللََّّ

Artinya:  

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni dosa syirik, dan Dia mengampuni 

segala dosa yang selain dari (syirik) itu, bagi siapa yang dikehendaki-Nya.” QS. An-

Nisa[4] : 48. 

 

Khawarij tidak mempercayai akan berkumpul iman dan nifaq di dalam diri 

manusia yang satu, sehingga dengan demikian  akan menjadi terpuji di satu sisi dan 

menjadi tercela di satu sisi lainnya, dan pada berikutnya dia memiliki semua 

(kehidupan) di syurga dan neraka. Mereka tidak melihat, kecuali kehidupan yang 

kekal di syurga atau kehidupan yang kekal di neraka. Khawarij memberi argumen atas 

mazhab mereka ini dengan ayat-ayat dari Al-Qur’an, diantaranya firman Allah:  

لمَِينَ  َ غَنىِ   عَنِ ٱلْعََٰ ِ عَلىَ ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبيَْتِ مَنِ ٱسْتطََاعَ إِليَْهِ سَ بيِلًا ۚ وَمَن كَفَرَ فإَنَِّ ٱللََّّ  وَلِلََّّ

Artinya: 

“Mengerjakan haji adalah kewajiban manusia terhadap Allah, yaitu (bagi) orang yang 

sanggup mengadakan perjalanan ke Baitullah. Barangsiapa mengingkari (kewajiban 

haji), maka sesungguhnya Allah Maha Kaya (tidak memerlukan sesuatu) dari semesta 

alam. QS.Ali Imran [3] ayat 97. 

 

http://www.rumahfiqih.com/quran/surat.php?id=4
http://www.rumahfiqih.com/quran/surat.php?id=4


8 | H e r v i z a l  

 

Vol. 5, No. 1, Desember 2020 

 

 

Menurut pandangan mereka, orang yang meninggalkan ibadah haji adalah kafir, 

sebagaimana mereka berdalil dengan firman Allah:  

ِ إلََِّ ٱلْقوَْمُ ٱلْكَ  فِرُونَ   وْحِ ٱللََّّ  .إنَِّهۥُ لََ ياَ۟يْـَٔسُ مِن رَّ

Artinya: 

“Sesungguhnya tiada berputus asa dari rahmat Allah, melainkan kaum yang kafir." 

(Q.S. Yusuf [12]:87) 

 

Mereka menganggap sebab kefasiqan seseorang itu adalah keputusasaannya 

dari rauhillah, sehingga dengan itu dia menjadi kafir. Kemudian mereka bergantung 

kepada ayat-ayat lain yang semakna dengan ini, dan mereka menyimpulkan kepada 

pengkafiran setiap pelaku dosa besar, disebabkan dengan melakukan dosa besar 

berarti dia telah berhukum dengan selain apa yang Allah turunkan. 

 Imam Ali telah menolak pendapat Khawarij tentang pengkafiran mereka ke 

atas pelaku dosa besar di dalam salah satu khutbahnya. Beliau berdalil dengan 

perbuatan Rasulullah secara pribadi. Beliau memberitahu mereka, seandainya pelaku 

dosa besar itu adalah kafir, tentu Baginda Rasulullah tidak akan menyembayangkan 

mayatnya. Kemudian mengapa pula Beliau memberikannya harta warisan dan 

membolehkannya untuk menikah dengan kaum muslimat.6 Sementara itu kelompok 

muslim lain melihat bahwa seorang pelaku dosa besar telah diazab di neraka dan 

kemudian dimasukkan ke dalam syurga. Mereka berdalil dengan hadis Rasulullah 

yang menyebutkan sebagian dosa-dosa itu adalah kekufuran, akan tetapi tidaklah 

membuat pelakunya terkeluar dari agama Islam.Sabda Rasulullah SAW: 

ِ صلى    عليه و سلم :اللهوَعَنِ ابْنِ مَسْعوُْدٍ رضي الله عنه قاَلَ: قاَلَ رَسُوْلُ اللََّّ

مُتَّفَقٌ عَليَْهِ ” سِباَبُ الَْمُسْلِمِ فسُُوْقٌ، وَقتِاَلهُُ كُفْرٌ.“   

Artinya: 

“Dari Ibnu Mas‘ud Radhiyallāhu ‘anhu ia berkata: Rasūlullāh shallallāhu ‘alayhi  

wa sallam bersabda: “Mencaci maki orang muslim adalah kefasikan, dan 

membunuhnya adalah kekufuran.” (Muttafaqun ‘alaih). 

 

3. Al-Qur’an diciptakan 

Khawarij mengatakan bahwa Al-Qur’an diciptakan. Mu’tazilah mengatakan demikian 

pula, sebagaimana kebanyakan Zaidiyah dan Murji’ah dan banyak juga dari Rafidhah 

mengatakan: “Sesungguhnya Al-Qur’an adalah kalam Allah Yang Maha Suci, 

sesungguhnya dia makhluk Allah yang dulu belum ada kemudian menjadi ada”. 

                                                             
6 Ma’ruf, Nayif Mahmud, Al-Khawarij fi al-Ashr al-Umawy: Nasy’atuhum, tarikhuhum, ‘aqo’iduhum, 

adabuhum, Dar at-Thali’ah: Beirut, 1977, hlm. 198-202. 



Khawarij: Sejarah Kemunculan, ajaran-ajaran dan Sektenya| 9 

Jurnal Dakwatul Islam 

 

 

Sementara itu, ulama Hanafiyah berpendapat akan ketidak-ada-an penciptaan Al-

Qur’an dan mengkafirkan orang-orang yang mengatakan sedemikian. Mereka 

menetapkan sesungguhnya kalam Allah itu bukanlah makhluk, wahyu-Nya dan 

penurunannya  bukanlah dia dan bukan pula selainnya, tetapi dia adalah sifat-Nya 

secara jelas. 

Sedangkan Ahlu as-Sunnah wa al-Jama’ah mengatakan bahwa sesungguhnya Allah 

adalah Maha Berkata (Mutakallim) dan milik-Nyalah perkataan. Kalam Allah adalah 

qadim bukanlah diciptakan sebagai makhluk, bukan dijadikan dan bukan baru, tetapi 

kalam yang qadim sifat dari sifat zat-Nya seperti halnya ilmu-Nya, qudrat-Nya, 

Iradat-nya dan lain-lain dari sifat-sifat Zat-Nya. Orang-orang yang berkata bahwa Al-

Qur’an adalah makhluk mengungkapkan dalil dari firman Allah :  

لِقُ كُل ِ شَىْءٍ ۖ وَهُوَ عَلىََٰ كُل ِ شَىْءٍ وَكِيلٌ  ُ خََٰ  ٱللََّّ

Artinya:  

“Allah menciptakan segala sesuatu dan Dia memelihara segala sesuatu.” 

Q.S. Az-Zumar [39] : 62 

 

Al-Baqillani menolak pendapat mereka, katanya: “Jika engkau mengingini 

sesuatu dari sesuatu-sesuatu yang mana keluarnya dari tidak ada menjadi ada, seperti 

sesuatu yang ada setelah ketidak-adaan, maka kami mengatakan: Tidak, ..karena 

sesuatu yang telah ada  yang tetap tidak menandakan bahwa ianya makhluk baru, 

maka Allah adalah sesuatu yang telah ada yang tetap dan kekal wujud-Nya, bukanlah 

dengan penciptaan.” Sedangkan firman Allah:  ٍلِقُ كُل ِ شَىْء ُ خََٰ -menurut Al ,ٱللََّّ

Baqillani dimaksudkan kepada hal yang khusus bukan kepada hal yang umum, atau 

dari sesuatu yang boleh ke atasnyapenciptaandan kebaruan. 

4. Takwil dan Qiyas 

Sebagian besar pengikut Khawarij menolak interpretasi (takwil) terhadap Al-Qur’an. 

Mereka menerima ayat-ayat Al-Qur’an sebagaimana tertulis secara harfiah (literal). 

Dengan demikian, mereka percaya terhadap tradisi lama yang mengambil Al-Qur’an 

dan Al-Sunnah sebagaimana tertulis, mereka mengambil makna zahirnya tanpa 

sesuatu interpretasi (penafsiran). Berdasarkan pemahaman Al-Qur’an seperti inilah 

yang membuat mereka menolak dilakukan qiyas yang mensahkan dilakukan arbitrasi 

(tahkim) di Shiffin. Mereka tidak dapat menerima pendapat Ali bin Abi Thalib 

terhadap pemakaian  qiyas tahkim ke atas kasus pasangan suami isteri yang bertikai 

(konflik) kepada tahkim ke atas kedua belah pihak yang berperang. Bagi mereka 



10 | H e r v i z a l  

 

Vol. 5, No. 1, Desember 2020 

 

 

kasus ini berlaku khusus dan spesifik saja dan tidak boleh diterapkan kepada perkara-

perkara yang lain.7 

 

Sekte-sekte Khawarij  

 Khawarij memiliki beberapa sekte yang masyhur diantaranya adalah: 

1. Azariqah. Sekte ini dinamakan demikian dengan mengambil nama pendirinya, Nafi’ 

Ibnal-Azraq, putra bekas budak Yunani. Azariqah memvonis setiap muslim yang 

tidak bersedia memihak atau bekerja sama dengan mereka sebagai keluar dari Islam. 

Mereka melakukan isti’radhpenilaian dan penyelidikan atas keyakinan para 

penentang mereka. Orang-orang yang tidak lolosdari penyelidikan ini dijatuhi 

hukuman mati, termasuk wanita dan anak-anak, karena anak-anak dari orang musyrik 

akan dikutuk bersama orang tuanya. Mereka pada tahun 684 M, membiarkan kaum 

Khawarij lainnya di Bashrah menjalani perang yang mencekam di Irak selatan dan 

Iran, dan akhirnya semuanya menemui kematian syahid sebegaimana mereka 

harapkan. 

2. Shufriyah. Sekte ini juga percaya bahwa kaum muslim non-Khawarij adalah musyrik, 

tetapi boleh tinggal bersama mereka dalam perjanjian damai (gencatan senjata) 

asalkan tidak mengganggu dan menyerang. Setelah gagal membangun basis yang kuat 

di Timur selama fitnah ketiga pada akhir periode Umayyah, mereka berkumpul di 

Afrika Utara dan mendirikan imamah pada sekitar 770 Masehi di Sijilmasah, Maroko 

Selatan, tempat mereka aktif berdagang, seperti halnya orang Khawarij lainnya. 

3. Ibadhiyah. Sekte ini adalah merupakan satu-satunya sekte Khawarij yang bertahan 

hingga zaman modern. Mereka berpendapat bahwa kaum muslim non-Khawarij 

hanyalah orang yang tidak beragama,tetapi bukan musyrik. Dari markasnya di 

Bashrah, mereka mengirim tim-tim pengajar untuk menyebarkan  doktrin (ajaran) 

mereka dan jika dimungkinkan, menetapkan dan mengangkat iman di beberapa 

provinsi. Ibadhiyah mengakui empat kemungkinan posisi; perwujudan (imamah), 

pembelaan diri (seorang pemimpin perang diakui sebagai imam), syira’ atau 

berkelana (dunia ini untuk syurga, dalam perjuangan yang harus berujung pada 

kesyahidan), dan kitman atau penyembunyian diri (ketika tidak ada kemungkinan bagi 

imam untuk dapat tampil serta sebuah dewan para syaikh membuat putusan-putusan 

agama), seluruhnya sama-sama tepatnya dengan zaman mereka. Pada masa sekarang 

                                                             
7 Salem, Elie Adib, hlm. 36. 



Khawarij: Sejarah Kemunculan, ajaran-ajaran dan Sektenya| 11 

Jurnal Dakwatul Islam 

 

 

tidak ada imam, masa untuk imam akan segera tiba.Pada periode kitman ini, kaum 

Ibadhiyah tidak senang kalau disebut Khawarij, mereka lebih menunjukkan sikap 

simpati kepada Muslim lainnya dengan bersedia  shalat berjama’ah dan bekerja sama 

secara politik dan sosial dengan mereka, meskipun jarang menikah di luar 

kelompoknya. Secara umum mereka lebih suka disebut Sunni, dan tidak pernah suka 

disebut Syi’ah.8 

 Mayoritas kaum muslim dan keluarga penguasa dalam kesultanan Oman 

adalah Ibadhiyah. Ibadhiyah juga dijumpai di oase-oase Mzab dan Wargla di Aljazair 

di Pulau Jerba lepas pantai Tunisia, serta di Zanzibar dan beberapa perkampungan di 

pantai Afrika Timur. 

 

Penutup 

Gerakan kelompok Khawarij lebih banyak disebabkan faktor politik. Kewujudan 

mereka yang ramai berasal dari luar bangsa Arab atau di luar qabilah Quraisy, telah 

melahirkan konsep khilafah, yang membolehkan siapa saja untuk menjadi khalifah, sepanjang 

melalui proses pemilihan yang demokratis, tidak membedakan dari bangsa manakah ia 

berasal. Langkah ini tentu saja adalah langkah yang baik bagi mereka dalam upaya 

membangun sebuah kerajaan yang majemuk dibandingkan kekhilafahan Islam di Damaskus 

dan Baghdad kemudian, yang lebih memuliakan bangsa Arab. 

Kefanatikan mereka yang berlebihan terhadap satu kebenaran yang mereka miliki, 

menyebabkan mereka memandang kelompok muslim lain adalah salah, kafir dan musyrik. 

Kefahaman mereka ke atas sumber-sumber ajaran dan hukum Islam (al-Qur’an dan Al-

Sunnah) yang terbatas hanya kepada makna tekstual (harfiah, literal) mengakibatkan mereka 

terkadang salah menafsirkan maksud sesungguhnya dari teks tersebut. Kesalahpahaman 

inilah yang seringkali melahirkan tindakan yang merusak diri mereka sendiri dan kaum 

muslimin di luar kelompok mereka, seperti tindakan boleh menumpahkan darah kaum 

muslimin di luar kelompok mereka.terdapat juga kelebihan Khawarij iaitu keikhlasan 

mengorbankan kesenangan dunia demi mencapai mardhotillah dengan zuhud dan ibadah 

mereka. Meskipun demikian terjadi pula pemaksaan dalam pelaksanaan amalah ibadah yang 

luar batas kemampuan manusia. 

 

 

                                                             
8Esposito, John, L, Ensiklopedi Oxford Dunia Islam Modern, hlm. 205-206. 



12 | H e r v i z a l  

 

Vol. 5, No. 1, Desember 2020 

 

 

Daftar Pustaka 

Amin, Ahmad, Fajar Islam, Dewan Bahasa dan Pustaka Kementerian Pelajaran Malaysia: 

Kuala Lumpur, 1980, (Terjemahan dari Fajr al-Islam, Maktabah al-Nahdhah al-

Mishriyyah: Qahirah, 1955) 

An-Nasr, Umar Abu, Al-Khawarij fi al-Islam: Qissah al-Hazb al-Jumhuriy al-Araby fi fajr 

al-Islam, Maktab Umar Abu An-Nasr: Beirut, 1970 

 

Esposito, John, L, Ensiklopedi Oxford Dunia Islam Modern, Jilid 3, Mizan: Bandung, 2001. 

(Terj. The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World, Oxford University 

Press) 

 

Ma’ruf, Nayif Mahmud, Al-Khawarij fi al-Ashr al-Umawy: Nasy’atuhum, tarikhuhum, 

‘aqo’iduhum, adabuhum, Dar at-Thali’ah: Beirut, 1977 

 

Salem, Elie Adib, Political Theory and Institutions of the Khawarij, Series LXXIV, Number 

2, University Microfilms International, Ann Arbor: Michigan USA, London, England, 

1973 

Watt, W. Montgomery, The Formative Period of Islamic Thought, Edinburgh University 

Press: Edinburgh, 1973 


