= Dakwatul Islam

: Jurnal Ilmiah Prodi PMI

Institut Agama Islam Diniyah Pekanbaru

Volume ( 10 ) Nomor (1), Desember 2025
https://ojs.diniyah.ac.id /index.php/Dakwatullslam
P-ISSN: 2581-0987 E-ISSN: 2828-5484

HUKUM ISLAM SEBAGAI REGULASI SOSIAL DALAM MASYARAKAT
MULTIKULTURAL

Agus Anwar Pahutar, Neila Hifzhi Siregar

Sekolah Tinggi Agama Islam Tapanuli, Padangsidimpuan, Indonesia
UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary, Padangsidimpuan, Indonesia
Email: agusanwarsipahutar@gmail.com

Abstrak

Hukum Islam tidak hanya berfungsi sebagai aturan normatif-religius, tetapi juga berperan
penting sebagai regulasi sosial yang mengatur kehidupan masyarakat. Dalam konteks masyarakat
multikultural seperti Indonesia, hukum Islam menghadapi dinamika interaksi dengan hukum adat,
hukum negara, serta nilai-nilai budaya yang beragam. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
bagaimana hukum Islam berfungsi sebagai regulasi sosial dalam masyarakat multikultural, serta
mengidentifikasi tantangan dan prospek penerapannya. Metode penelitian yang digunakan adalah
pendekatan kualitatif dengan kajian literatur normatif-sosiologis, yang menelaah hubungan antara
hukum, agama, dan budaya melalui analisis teks klasik maupun kontemporer. Hasil kajian menunjukkan
bahwa hukum Islam memiliki peran strategis dalam menjaga harmoni sosial, memperkuat solidaritas,
dan menyediakan mekanisme penyelesaian konflik di tengah keragaman budaya. Akulturasi hukum
Islam dengan tradisi lokal juga terbukti memperkuat legitimasi sosial dan memudahkan penerimaan
masyarakat. Namun demikian, tantangan muncul dari pluralisme hukum, sekularisasi, serta pengaruh
globalisasi yang dapat menggeser nilai-nilai Islam dari praktik sosial. Penelitian ini menyimpulkan
bahwa hukum Islam tetap relevan sebagai regulasi sosial dalam masyarakat multikultural, asalkan
mampu beradaptasi dengan konteks sosial dan terus mengedepankan prinsip keadilan, persamaan, dan
kemaslahatan.

Kata kunci: Hukum Islam, Regulasi Sosial, Multikulturalisme, Akulturasi, Integrasi Sosial.

Abstract

Islamic law functions not only as a normative-religious framework but also plays a vital role as
a social regulation governing community life. In the context of multicultural societies such as Indonesia,
Islamic law encounters dynamic interactions with customary law, state law, and diverse cultural values.
This study aims to analyze how Islamic law operates as a form of social regulation within multicultural
communities and to identify the challenges and prospects of its implementation. The research employs
a qualitative approach through normative-sociological literature analysis, examining the relationship
between law, religion, and culture by reviewing both classical and contemporary texts. The findings
indicate that Islamic law holds a strategic role in maintaining social harmony, strengthening solidarity,
and providing mechanisms for conflict resolution amidst cultural diversity. The acculturation of Islamic
law with local traditions has also proven to reinforce social legitimacy and facilitate broader public
acceptance. Nevertheless, challenges arise from legal pluralism, secularization, and the influence of
globalization, which may shift Islamic values away from social practice. This study concludes that
Islamic law remains relevant as a form of social regulation in multicultural societies, provided it can
adapt to social contexts while upholding the principles of justice, equality, and public welfare.

Keywords: Islamic Law, Social Regulation, Multiculturalism, Acculturation, Social Integration.

105


mailto:agusanwarsipahutar@gmail.com
https://ojs.diniyah.ac.id/index.php/DakwatulIslam

Hukum Islam Sebagai Regulasi Sosial Dalam Masyarakat Multikultural

Pendahuluan
Hukum Islam merupakan salah satu sistem hukum yang hidup dan berkembang di tengah

masyarakat Muslim, termasuk di Indonesia yang memiliki jumlah penduduk Muslim terbesar
di dunia.(M. Quraish Shihab, 2002) Dalam sejarahnya, hukum Islam tidak hanya dipahami
sebagai seperangkat norma religius yang mengatur hubungan antara manusia dengan Tuhan,
tetapi juga sebagai instrumen sosial yang mengatur hubungan antarindividu, kelompok, dan
masyarakat.(Soerjono Soekanto, 2013) Hal ini menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki
fungsi ganda: sebagai pedoman moral-spiritual sekaligus sebagai regulasi sosial yang menjaga
keteraturan hidup bersama.(Satjipto Rahardjo, 2000)

Dalam perspektif sosiologi hukum, hukum pada dasarnya adalah mekanisme pengendalian
sosial (social control) yang berfungsi untuk mempertahankan keteraturan dan mencegah
terjadinya konflik dalam masyarakat.(M.B. Hooker, 1978) Satjipto Rahardjo menegaskan
bahwa hukum harus dilihat sebagai institusi sosial yang hidup, bukan sekadar teks normatif,
melainkan sebagai realitas yang dipraktikkan dan dipengaruhi oleh dinamika sosial.(Abdullahi
Ahmed An-Na’im, 2008) Dengan demikian, hukum Islam tidak dapat dipisahkan dari konteks
sosial-budaya tempat ia dijalankan.

Indonesia dikenal sebagai negara multikultural dengan keragaman suku, agama, bahasa, dan
adat istiadat.(Azyumardi Azra, 2002) Dalam konteks ini, hukum Islam berinteraksi dengan
hukum adat dan hukum negara, sehingga tercipta sebuah pluralisme hukum yang unik.(Fazlur
Rahman, 182 C.E.) Interaksi ini sering kali menimbulkan dialektika: di satu sisi hukum Islam
harus tetap menjaga otentisitas syariat, tetapi di sisi lain ia harus beradaptasi dengan realitas
sosial yang penuh keragaman.(Juhaya S. Praja, 1991) Misalnya, dalam praktik hukum keluarga,
hukum Islam sering kali berdampingan dengan adat lokal, seperti tradisi perkawinan di
Minangkabau, Jawa, atau Bugis yang memiliki kekhasan masing-masing (Lexy J. Moleong,
2011). Fenomena ini menunjukkan bahwa hukum Islam di Indonesia tidak berjalan dalam ruang
kosong, melainkan berbaur dengan kultur setempat.

Lebih jauh, multikulturalisme menuntut adanya kesepahaman bahwa hukum Islam harus
berfungsi tidak hanya untuk umat Islam, tetapi juga sebagai bagian dari sistem sosial yang lebih
luas (Lawrence M. Friedman, 1975). Misalnya, dalam bidang ekonomi syariah, praktik perbankan
Islam tidak hanya digunakan oleh Muslim, tetapi juga oleh non-Muslim karena prinsip keadilan
dan transparansinya (M. Quraish Shihab, 2002). Demikian pula, nilai-nilai hukum Islam seperti
keadilan, persamaan, dan perlindungan terhadap kelompok lemah dapat menjadi kontribusi

positif dalam kehidupan masyarakat yang plural (Harun Nasution, 1985).

106



Berdasarkan uraian latar belakang tersebut, terdapat beberapa pertanyaan penelitian yang
dapat dirumuskan, yaitu: Bagaimana hukum Islam berfungsi sebagai regulasi sosial dalam
masyarakat multikultural? Apa peran hukum Islam dalam menjaga harmoni sosial dan
menyelesaikan konflik di tengah keberagaman budaya? Apa saja tantangan dan prospek
penerapan hukum Islam dalam konteks masyarakat multikultural di Indonesia?

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan peran hukum Islam sebagai regulasi sosial
yang mengatur kehidupan bermasyarakat. Menganalisis bagaimana hukum Islam berinteraksi
dengan budaya lokal dan sistem hukum lain di Indonesia. Mengevaluasi tantangan serta prospek
hukum Islam dalam menjaga harmoni di masyarakat multikultural.

Secara teoretis, penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi bagi pengembangan kajian
sosiologi hukum Islam, khususnya dalam melihat hukum Islam sebagai bagian dari sistem
sosial yang lebih luas. Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan wawasan
bagi masyarakat, pemerintah, dan pemangku kebijakan tentang pentingnya memahami hukum
Islam bukan hanya sebagai norma keagamaan, melainkan juga sebagai instrumen integrasi

sosial di tengah pluralitas budaya.

Metode
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian literatur. Data

diperoleh melalui penelaahan buku-buku klasik maupun kontemporer, jurnal ilmiah, dan
dokumen hukum yang relevan. Analisis dilakukan dengan pendekatan normatif-sosiologis,
yaitu melihat hukum Islam dari dua dimensi: pertama, sebagai norma teologis yang bersumber
dari Al-Qur’an, Sunnah, dan ijtihad ulama; kedua, sebagai realitas sosial yang hidup dan
berinteraksi dengan hukum adat serta hukum negara. Metode ini dipilih agar penelitian dapat
menggambarkan secara komprehensif peran hukum Islam dalam kehidupan masyarakat
multikultural.

Hasil dan Pembahasan
1. Konsep Hukum Islam
Hukum Islam pada hakikatnya adalah seperangkat norma yang bersumber dari wahyu Allah

dan sunnah Nabi Muhammad SAW yang mengatur seluruh aspek kehidupan manusia, baik
yang berkaitan dengan ibadah maupun muamalah (Harun Nasution, 1985). Dalam literatur klasik,
istilah hukum Islam sering disinonimkan dengan syariah, meskipun secara konseptual syariah
dipahami sebagai prinsip ilahi yang bersifat absolut, sedangkan fikih merupakan hasil ijtihad
ulama dalam merumuskan hukum Islam sesuai konteks sosial tertentu (Wael B. Hallag, 1997).
Sumber hukum Islam terdiri dari Al-Qur’an, Sunnah, ijma’, dan qiyas, yang kemudian

berkembang melalui metode ijtihad dan istihsan sesuai kebutuhan masyarakat (Amir Syarifuddin,

107



Hukum Islam Sebagai Regulasi Sosial Dalam Masyarakat Multikultural

2008). Al-Qur’an memberikan prinsip dasar, Sunnah menegaskan praktik Nabi sebagai model
aplikatif, sementara ijma’ dan qiyas menjadi instrumen kolektif ulama dalam menjawab
dinamika sosial (Fazlur Rahman, 182 C.E.). Selain itu, ulama kontemporer menekankan
pentingnya maslahah mursalah (kemaslahatan umum) sebagai dasar penerapan hukum Islam
dalam masyarakat modern (Jasser Auda, 2008a).

Hukum Islam memiliki ciri khas: bersifat ilahiyah (divine law), komprehensif, dinamis, dan
adaptif (Juhaya S. Praja, 1991). Karakteristik ini memungkinkan hukum Islam untuk tidak hanya
berlaku pada ruang privat-spiritual, tetapi juga mengatur hubungan sosial dan budaya.
Dinamika hukum Islam tercermin dari fleksibilitasnya dalam menghadapi perubahan zaman
melalui ijtihad, yang menjadikannya tetap relevan di tengah perkembangan masyarakat
multikultural (Abdullahi Ahmed An-Na’im, 2008).

2. Teori Regulasi Sosial
Dalam sosiologi hukum, hukum dipahami bukan sekadar teks normatif, melainkan sebagai

mekanisme sosial yang menjaga keteraturan hidup bermasyarakat (Soerjono Soekanto, 2013).
Emile Durkheim menekankan bahwa hukum adalah refleksi dari solidaritas sosial: dalam
masyarakat sederhana hukum bersifat represif, sementara dalam masyarakat kompleks hukum
bersifat restitutif untuk menjaga integrasi (Emile Durkheim, 1984). Max Weber menyoroti
rasionalitas hukum modern yang menekankan sistem birokratis dan tertulis, berbeda dengan
hukum tradisional yang sarat nilai religius dan budaya (Max Weber, 1978). Sementara itu,
Lawrence Friedman menjelaskan bahwa hukum dipengaruhi oleh tiga elemen utama: substansi
hukum, struktur hukum, dan budaya hukum (Lawrence M. Friedman, 1975).

Hukum berfungsi sebagai instrumen kontrol sosial (social control) yang mengarahkan
perilaku masyarakat agar sesuai dengan norma yang berlaku (Satjipto Rahardjo, 2019). Dalam
masyarakat multikultural, hukum juga berfungsi sebagai integrator sosial, yaitu menjembatani
perbedaan-perbedaan kultural agar tercipta harmoni (Peter Berger, 1967). Dalam hal ini, hukum
Islam dapat berperan ganda: di satu sisi sebagai aturan religius yang mengikat umat Muslim, di
sisi lain sebagai sarana menjaga integrasi sosial melalui nilai universal seperti keadilan,
kesetaraan, dan kemaslahatan (Yusuf Al-Qaradawi, 1995).

3. Multikulturalisme
Multikulturalisme adalah suatu paradigma yang mengakui, menghargai, dan merayakan

keberagaman identitas budaya dalam masyarakat (Will Kymlicka, 1995). Konsep ini menekankan
bahwa perbedaan etnis, agama, bahasa, dan adat bukanlah hambatan, melainkan kekayaan yang

harus dijaga dan dikelola secara adil (Bhikhu Parekh, 2000). Dalam perspektif sosial,

108



multikulturalisme hadir sebagai respon terhadap homogenisasi budaya akibat modernisasi dan
globalisasi (Charles Taylor, 1994).

Indonesia adalah negara multikultural dengan lebih dari 1.300 kelompok etnis, ratusan
bahasa daerah, serta keragaman agama dan kepercayaan (Azyumardi Azra, 2007). Konstitusi
Indonesia melalui Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika menegaskan prinsip hidup
berdampingan dalam perbedaan. Dalam konteks ini, hukum Islam harus berinteraksi dengan
budaya lokal serta hukum negara, sehingga lahirlah dialektika yang unik antara norma agama,
adat, dan peraturan positif (M.B. Hooker, 2003). Hal ini tercermin, misalnya, pada penerapan
hukum keluarga Islam di Indonesia yang diakomodasi melalui Kompilasi Hukum Islam (KH]I),
namun tetap mempertimbangkan keberagaman tradisi lokal (Kompilasi Hukum Islam (KHI),
1991).

4. Hukum, Agama, dan Budaya
Hukum, agama, dan budaya memiliki relasi dialektis yang saling memengaruhi. Clifford

Geertz dalam studinya tentang Islam Jawa menegaskan bahwa agama sering kali tidak hadir
dalam bentuk murni, melainkan bercampur dengan budaya lokal (Clifford Geertz, 1960).
Demikian pula hukum Islam di Indonesia menunjukkan proses akulturasi dengan adat, sehingga
menghasilkan praktik hukum yang kontekstual. Misalnya, dalam adat Minangkabau dikenal
pepatah “adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah” yang menegaskan integrasi antara
hukum adat dan hukum Islam (Taufik Abdullah (ed.), 1987).

Proses dialektika ini tidak jarang melahirkan ketegangan, terutama ketika norma agama
dianggap bertentangan dengan tradisi lokal. Namun dalam banyak kasus, hukum Islam justru
memperkaya budaya lokal dengan memberikan legitimasi religius, sementara adat memberikan
ruang fleksibilitas dalam penerapan hukum Islam (Azyumardi Azra, 2002). Dengan demikian,
relasi hukum, agama, dan budaya dapat dipahami sebagai sebuah proses negosiasi yang
dinamis, bukan sebagai kontradiksi absolut.

5. Hukum Islam sebagai Norma Sosial
a. Peran Hukum Islam dalam Mengatur Perilaku Individu dan Kolektif
Hukum Islam pada hakikatnya berfungsi sebagai norma sosial yang menata perilaku
individu dan kolektif dalam masyarakat. Norma ini tidak hanya bersifat vertikal, yakni
hubungan manusia dengan Allah, tetapi juga horizontal, yakni hubungan manusia dengan
sesama (Harun Nasution, 1985). Misalnya, kewajiban shalat mengatur disiplin spiritual
individu, sedangkan kewajiban zakat berimplikasi sosial karena mengurangi kesenjangan

ekonomi (M. Quraish Shihab, 1996).

109



Hukum Islam Sebagai Regulasi Sosial Dalam Masyarakat Multikultural

110

Dalam konteks kolektif, hukum Islam mengatur sistem keluarga, waris, muamalah,
hingga pidana, yang semuanya berorientasi pada terwujudnya keadilan sosial dan
kesejahteraan bersama (Juhaya S. Praja, 1991). Dengan demikian, hukum Islam berperan
sebagai regulasi sosial yang menciptakan keteraturan, solidaritas, dan harmoni di tengah
kehidupan masyarakat yang majemuk.

b. Nilai Keadilan, Persamaan, dan Persaudaraan

Hukum Islam menekankan nilai keadilan (al-‘adl) sebagai prinsip fundamental. Al-
Qur’an memerintahkan agar manusia berlaku adil, bahkan kepada pihak yang dibenci (QS.
Al-Ma’idah [5]:8) . Nilai persamaan (al-musawah) juga ditegaskan, bahwa semua manusia
setara di hadapan hukum tanpa membedakan etnis, gender, atau status sosial (Fazlur
Rahman, 182 C.E.). Selain itu, hukum Islam menjunjung tinggi nilai persaudaraan
(ukhuwwah) yang mendorong solidaritas sosial lintas kelompok (Yusuf Al-Qaradawi, 1995).

Ketiga nilai ini menjadikan hukum Islam bukan sekadar norma keagamaan, melainkan
pedoman hidup bermasyarakat yang inklusif. Ketika diimplementasikan dalam masyarakat
multikultural, nilai-nilai tersebut dapat menjadi fondasi bagi terciptanya integrasi sosial
yang damai dan berkeadilan.

Fungsi Hukum Islam dalam Kehidupan Multikultural
a. Sebagai Sarana Integrasi Sosial

Dalam masyarakat multikultural, hukum berfungsi sebagai mekanisme integrasi sosial
yang menjembatani perbedaan-perbedaan kultural (Soerjono Soekanto, 2013). Hukum Islam,
dengan prinsip keadilan dan kemaslahatannya, dapat menjadi alat integrasi di Indonesia.
Contoh konkret adalah praktik ekonomi syariah yang tidak hanya dipraktikkan oleh
Muslim, tetapi juga diminati oleh non-Muslim karena prinsip transparansi dan larangan
riba (Muhammad Syafi’i Antonio, 2001).

Selain itu, lembaga zakat juga menjadi sarana integrasi sosial. Zakat bukan hanya
ibadah ritual, melainkan mekanisme redistribusi kekayaan yang mengurangi kesenjangan
ekonomi antar kelompok masyarakat (Didin Hafidhuddin, 2002). Hal ini memperkuat
solidaritas sosial, sekaligus menunjukkan fungsi hukum Islam dalam menjaga
keseimbangan dalam masyarakat yang beragam.

b. Sebagai Mekanisme Sesolusi Konflik

Hukum Islam juga memiliki fungsi penting sebagai sarana penyelesaian konflik. Dalam

ranah keluarga, hukum Islam menyediakan aturan mengenai perceraian, nafkah, dan

warisan yang bertujuan mencegah pertikaian berkepanjangan (Abdul Manan, 2006).



Misalnya, dalam kasus warisan, hukum Islam menetapkan pembagian yang jelas sehingga
dapat meminimalisir konflik antar ahli waris .

Dalam ranah muamalah, prinsip syariah seperti kejujuran, kesetaraan, dan larangan
penipuan dapat menjadi dasar etika bisnis yang mengurangi potensi perselisihanm (M.
Dawam Rahardjo, 1995). Bahkan dalam konteks konflik sosial yang lebih luas, nilai-nilai
hukum Islam seperti ishlah (rekonsiliasi) dan sulh (perdamaian) menjadi solusi yang
mendorong terciptanya harmoni antar kelompok yang berbeda (Al-Sarakhsi, 1986).

. Akulturasi Hukum Islam dengan Tradisi Lokal
a. Praktik Pernikahan Adat

Di berbagai daerah Indonesia, hukum Islam berakulturasi dengan tradisi lokal dalam
praktik pernikahan. Misalnya, di Jawa terdapat tradisi “midodareni” sebelum akad nikah,
di Minangkabau ada tradisi “malam bainai”, dan di Bugis ada tradisi “mappacci” (Taufik
Abdullah (ed.), 1987). Meskipun tradisi tersebut bukan bagian dari syariat, tetapi selama
tidak bertentangan dengan prinsip Islam, praktik itu diterima dan menjadi bagian dari
hukum sosial yang hidup di masyarakat.

b. Zakat Fitrah dan Solidaritas Sosial

Praktik zakat fitrah juga memperlihatkan akulturasi. Di sebagian daerah, zakat fitrah
tidak hanya berupa beras, tetapi juga hasil bumi lokal sesuai tradisi setempat (Hasbi Ash-
Shiddieqy, 1999). Hal ini menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam menyesuaikan diri
dengan kondisi sosial-budaya masyarakat, sekaligus memperkuat nilai kebersamaan dalam
multikulturalisme.

c. Hukum Waris

Dalam hukum waris, sering terjadi akulturasi antara hukum Islam dan adat. Contohnya
di Minangkabau yang menganut sistem matrilineal, pembagian harta waris disesuaikan
antara hukum adat dan hukum Islam melalui kompromi sosial (A.A. Navis, 1984). Hal ini
membuktikan bahwa hukum Islam memiliki kemampuan untuk berdialog dengan budaya
lokal, sehingga tetap relevan dalam masyarakat plural.

. Tantangan dan Hambatan
a. Pluralisme Hukum

Salah satu tantangan besar dalam penerapan hukum Islam adalah adanya pluralisme
hukum, yakni koeksistensi antara hukum adat, hukum negara, dan hukum Islam (M.B.
Hooker, 2003). Kondisi ini kadang menimbulkan konflik kewenangan dan tumpang tindih

aturan, terutama dalam kasus perkawinan, warisan, dan sengketa tanah. Perbedaan sistem

111



Hukum Islam Sebagai Regulasi Sosial Dalam Masyarakat Multikultural

112

hukum ini menuntut adanya sinergi agar hukum Islam tetap dapat dijalankan tanpa
menimbulkan disharmoni sosial.
b. Globalisasi dan Sekularisasi

Selain pluralisme hukum, tantangan lain adalah globalisasi yang membawa nilai-nilai
sekular dan budaya populer yang sering kali bertentangan dengan norma Islam (Abdullahi
Ahmed An-Na’im, 2008). Misalnya, gaya hidup hedonistik, pergaulan bebas, dan
materialisme yang semakin marak di era digital. Fenomena ini berpotensi menggeser nilai-
nilai hukum Islam dalam praktik sosial masyarakat, terutama generasi muda (Azyumardi
Azra, 2007).
c. Pengaruh Budaya Populer

Budaya populer global, seperti musik, film, dan media sosial, turut memengaruhi pola
pikir masyarakat. Dalam konteks hukum Islam, hal ini bisa melemahkan otoritas norma
agama jika tidak diimbangi dengan pendidikan keagamaan yang kuat (Stuart Hall, 1997).
Oleh karena itu, tantangan terbesar adalah bagaimana hukum Islam tetap relevan tanpa
terkesan kaku, namun juga tidak larut dalam arus budaya global yang serba permisif.
Prospek Hukum Islam dalam Masyarakat Multikultural
a. Adaptasi Terhadap Konteks Sosial

Prospek hukum Islam di masyarakat multikultural sangat ditentukan oleh
kemampuannya untuk beradaptasi dengan konteks sosial. Melalui ijtihad kontemporer,
hukum Islam dapat memberikan solusi atas problem modern seperti bioetika, ekonomi
digital, dan lingkungan hidup (Jasser Auda, 2008b). Dengan demikian, hukum Islam tidak
hanya mempertahankan relevansinya, tetapi juga memberikan kontribusi nyata bagi
pembangunan masyarakat.
b. Peran pendidikan dan fatwa ulama

Selain adaptasi, peran pendidikan dan ulama juga sangat penting. Pendidikan Islam
yang inklusif dapat menanamkan nilai toleransi, keadilan, dan persaudaraan sejak dini
(Abdurrahman Mas’ud, 2009). Ulama sebagai otoritas keagamaan juga harus mengeluarkan
fatwa yang responsif terhadap persoalan kontemporer, sehingga hukum Islam benar-benar
hadir sebagai jawaban atas dinamika masyarakat (M. Amin Abdullah, 2003).

Dengan kedua pendekatan tersebut, hukum Islam dapat berperan lebih luas sebagai
regulasi sosial yang tidak hanya relevan bagi umat Islam, tetapi juga memberikan
kontribusi bagi terciptanya masyarakat multikultural yang damai, adil, dan sejahtera.



Simpulan
Hukum Islam memiliki peran yang sangat signifikan dalam kehidupan masyarakat, bukan

hanya sebagai norma religius yang mengatur hubungan antara manusia dengan Tuhan, tetapi
juga sebagai regulasi sosial yang hidup dalam keseharian masyarakat multikultural. Dengan
basis normatifnya yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah, hukum Islam mampu menata
perilaku individu maupun kolektif, menjaga keteraturan sosial, serta memberikan arahan moral
bagi masyarakat luas. Dalam konteks Indonesia yang multikultural, hukum Islam hadir sebagali
salah satu kekuatan sosial yang menyeimbangkan keberagaman etnis, budaya, dan agama.

Salah satu kekuatan hukum Islam terletak pada kemampuannya untuk beradaptasi dengan
berbagai tradisi lokal melalui proses akulturasi. Hal ini terlihat jelas dalam praktik-praktik
hukum keluarga, zakat fitrah, maupun tradisi waris yang mengalami dialog dengan adat istiadat
setempat. Akulturasi tersebut tidak mereduksi substansi ajaran Islam, melainkan memperkaya
penerapannya sehingga lebih mudah diterima masyarakat. Dengan demikian, hukum Islam
tetap relevan dalam menjaga nilai keadilan, persamaan, dan harmoni sosial di tengah perbedaan.
Prinsip universal seperti al-‘adl (keadilan), al-musawah (persamaan), dan ukhuwwah
(persaudaraan) mampu menjadi landasan integrasi sosial yang inklusif dan solutif.

Namun, tidak dapat dipungkiri bahwa hukum Islam menghadapi sejumlah tantangan serius
dalam implementasinya. Pertama, adanya pluralisme hukum yang mempertemukan hukum
Islam dengan hukum adat dan hukum positif negara sering kali menimbulkan potensi tumpang
tindih dan konflik kewenangan. Kedua, arus globalisasi dan sekularisasi membawa nilai-nilai
baru yang tidak selalu sejalan dengan norma Islam, terutama dalam ranah budaya populer, gaya
hidup, dan sistem ekonomi modern. Kedua tantangan ini menuntut adanya kreativitas
intelektual dan ijtihad kontemporer agar hukum Islam tetap responsif terhadap perubahan
zaman.

Untuk itu, pembaruan hukum Islam menjadi sebuah keniscayaan. Melalui ijtihad yang
kontekstual, hukum Islam dapat menjawab persoalan modern seperti bioetika, teknologi digital,
ekonomi global, hingga isu lingkungan hidup. Ulama dan intelektual Muslim memiliki peran
strategis dalam memberikan fatwa dan panduan hukum yang relevan, sedangkan pendidikan
Islam harus diarahkan pada penguatan nilai inklusivitas, toleransi, dan keadilan. Dengan
demikian, hukum Islam tidak hanya bertahan sebagai warisan normatif, tetapi juga berkembang
sebagai instrumen sosial yang terus hidup dan mampu memberikan kontribusi nyata bagi
terciptanya masyarakat multikultural yang damai, adil, dan sejahtera.

Singkatnya, hukum Islam adalah regulasi sosial yang dinamis. la berakar pada nilai ilahiyah,

tetapi tumbuh dalam realitas sosial yang plural. Kemampuannya untuk beradaptasi melalui

113



Hukum Islam Sebagai Regulasi Sosial Dalam Masyarakat Multikultural

akulturasi budaya sekaligus menegakkan prinsip keadilan menjadikannya tetap relevan hingga
kini. Tantangan berupa pluralisme hukum dan globalisasi justru harus dibaca sebagai peluang
untuk memperkaya khazanah hukum Islam melalui pembaruan pemikiran (ijtihad
kontemporer). Dengan cara ini, hukum Islam tidak hanya menjaga identitasnya, tetapi juga

menjadi solusi nyata dalam membangun harmoni sosial di tengah keberagaman.

Referensi

A.A. Navis. (1984). Alam Terkembang Jadi Guru. Gramedia.

Abdul Manan. (2006). Aneka Masalah Hukum Perdata Islam di Indonesia. Prenada Media.
Abdullahi Ahmed An-Na’im. (2008). Islam and the Secular State. Harvard University Press.
Abdurrahman Mas’ud. (2009). Pendidikan Multikultural di Indonesia. Gema Media.
Al-Sarakhsi. (1986). Kitab al-Mabsuth (XV). Dar al-Ma’rifah.

Amir Syarifuddin. (2008). Ushul Figh. Kencana.

Azyumardi Azra. (2002). Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal. Kencana.

Azyumardi Azra. (2007). Identitas dan Krisis Budaya: Membangun Multikulturalisme
Indonesia. Pustaka Obor.

Bhikhu Parekh. (2000). Rethinking Multiculturalism. Macmillan.

Charles Taylor. (1994). Multiculturalism and “The Politics of Recognition. Princeton
University Press.

Clifford Geertz. (1960). The Religion of Java. University of Chicago Press.
Didin Hafidhuddin. (2002). Zakat dalam Perekonomian Modern. Gema Insani Press.
Emile Durkheim. (1984). The Division of Labor in Society. Free Press.

Fazlur Rahman. (182 C.E.). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
University of Chicago Press.

Harun Nasution. (1985). Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Ul Press.
Hasbi Ash-Shiddieqy. (1999). Zakat Menurut Syari’at Islam. Pustaka Rizki Putra.
Jasser Auda. (2008a). Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.

HIT.

Jasser Auda. (2008b). Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
HT.

Juhaya S. Praja. (1991). Hukum Islam di Indonesia: Pemikiran dan Praktik. Remaja
Rosdakarya.

Kompilasi Hukum Islam (KHI) (1991).

Lawrence M. Friedman. (1975). The Legal System: A Social Science Perspective. Russell Sage
Foundation.

Lexy J. Moleong. (2011). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosdakarya.
M. Amin Abdullah. (2003). Studi Islam Kontemporer. Pustaka Pelajar.

114



M. Dawam Rahardjo. (1995). Etika Bisnis Islam. Pustaka LP3ES.

M. Quraish Shihab. (1996). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan
Umat. Mizan Press.

M. Quraish Shihab. (2002). Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat. Mizan.

M.B. Hooker. (1978). Adat Law in Modern Indonesia. Oxford University Press.

M.B. Hooker. (2003). Indonesian Islam: Social Change through Contemporary Fatawa.
University of Hawai’i Press.

Max Weber. (1978). Economy and Society. University of California Press.

Muhammad Syafi’i Antonio. (2001). Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik. Gema Insani Press.
Peter Berger, T. L. (1967). The Social Construction of Reality. Anchor Books.

Satjipto Rahardjo. (2000). Hukum dan Masyarakat. Angkasa.

Satjipto Rahardjo. (2019). Hukum dan Perubahan Sosial. Angkasa.

Soerjono Soekanto. (2013). Sosiologi Hukum dalam Masyarakat. Rajawali Press.

Stuart Hall. (1997). Cultural Studies: Theory and Practice. Routledge.

Taufik Abdullah (ed.). (1987). Islam dan Masyarakat: Pantulan Sejarah Indonesia. LP3ES.
Wael B. Hallag. (1997). A History of Islamic Legal Theories. Cambridge University Press.

Will Kymlicka. (1995). Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights. Oxford
University Press.

Yusuf Al-Qaradawi. (1995). Figh al-Awlawiyyat. Maktabah Wahbah.

115



