
Jurnal Dakwatul Islam Vol.  No.  Desember 2025 

E-ISSN: 2828-5484 

 

105 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

HUKUM ISLAM SEBAGAI REGULASI SOSIAL DALAM MASYARAKAT 

MULTIKULTURAL 
 

Agus Anwar Pahutar, Neila Hifzhi Siregar 

 

Sekolah Tinggi Agama Islam Tapanuli, Padangsidimpuan, Indonesia 

UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary, Padangsidimpuan, Indonesia 

Email: agusanwarsipahutar@gmail.com 

 

Abstrak 

Hukum Islam tidak hanya berfungsi sebagai aturan normatif-religius, tetapi juga berperan 

penting sebagai regulasi sosial yang mengatur kehidupan masyarakat. Dalam konteks masyarakat 

multikultural seperti Indonesia, hukum Islam menghadapi dinamika interaksi dengan hukum adat, 

hukum negara, serta nilai-nilai budaya yang beragam. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

bagaimana hukum Islam berfungsi sebagai regulasi sosial dalam masyarakat multikultural, serta 

mengidentifikasi tantangan dan prospek penerapannya. Metode penelitian yang digunakan adalah 

pendekatan kualitatif dengan kajian literatur normatif-sosiologis, yang menelaah hubungan antara 

hukum, agama, dan budaya melalui analisis teks klasik maupun kontemporer. Hasil kajian menunjukkan 

bahwa hukum Islam memiliki peran strategis dalam menjaga harmoni sosial, memperkuat solidaritas, 

dan menyediakan mekanisme penyelesaian konflik di tengah keragaman budaya. Akulturasi hukum 

Islam dengan tradisi lokal juga terbukti memperkuat legitimasi sosial dan memudahkan penerimaan 

masyarakat. Namun demikian, tantangan muncul dari pluralisme hukum, sekularisasi, serta pengaruh 

globalisasi yang dapat menggeser nilai-nilai Islam dari praktik sosial. Penelitian ini menyimpulkan 

bahwa hukum Islam tetap relevan sebagai regulasi sosial dalam masyarakat multikultural, asalkan 

mampu beradaptasi dengan konteks sosial dan terus mengedepankan prinsip keadilan, persamaan, dan 

kemaslahatan. 

 

Kata kunci: Hukum Islam, Regulasi Sosial, Multikulturalisme, Akulturasi, Integrasi Sosial. 

 

Abstract 

Islamic law functions not only as a normative-religious framework but also plays a vital role as 

a social regulation governing community life. In the context of multicultural societies such as Indonesia, 

Islamic law encounters dynamic interactions with customary law, state law, and diverse cultural values. 

This study aims to analyze how Islamic law operates as a form of social regulation within multicultural 

communities and to identify the challenges and prospects of its implementation. The research employs 

a qualitative approach through normative-sociological literature analysis, examining the relationship 

between law, religion, and culture by reviewing both classical and contemporary texts. The findings 

indicate that Islamic law holds a strategic role in maintaining social harmony, strengthening solidarity, 

and providing mechanisms for conflict resolution amidst cultural diversity. The acculturation of Islamic 

law with local traditions has also proven to reinforce social legitimacy and facilitate broader public 

acceptance. Nevertheless, challenges arise from legal pluralism, secularization, and the influence of 

globalization, which may shift Islamic values away from social practice. This study concludes that 

Islamic law remains relevant as a form of social regulation in multicultural societies, provided it can 

adapt to social contexts while upholding the principles of justice, equality, and public welfare. 

 

Keywords: Islamic Law, Social Regulation, Multiculturalism, Acculturation, Social Integration. 

 

 

Dakwatul Islam 
Jurnal Ilmiah Prodi PMI 
Institut Agama Islam Diniyah Pekanbaru 
Volume ( 10 ) Nomor ( 1 ), Desember 2025 
https://ojs.diniyah.ac.id/index.php/DakwatulIslam  
P-ISSN: 2581-0987 E-ISSN: 2828-5484 

mailto:agusanwarsipahutar@gmail.com
https://ojs.diniyah.ac.id/index.php/DakwatulIslam


Hukum Islam Sebagai Regulasi Sosial Dalam Masyarakat Multikultural 

 

106 
 

Pendahuluan 

Hukum Islam merupakan salah satu sistem hukum yang hidup dan berkembang di tengah 

masyarakat Muslim, termasuk di Indonesia yang memiliki jumlah penduduk Muslim terbesar 

di dunia.(M. Quraish Shihab, 2002) Dalam sejarahnya, hukum Islam tidak hanya dipahami 

sebagai seperangkat norma religius yang mengatur hubungan antara manusia dengan Tuhan, 

tetapi juga sebagai instrumen sosial yang mengatur hubungan antarindividu, kelompok, dan 

masyarakat.(Soerjono Soekanto, 2013) Hal ini menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki 

fungsi ganda: sebagai pedoman moral-spiritual sekaligus sebagai regulasi sosial yang menjaga 

keteraturan hidup bersama.(Satjipto Rahardjo, 2000) 

Dalam perspektif sosiologi hukum, hukum pada dasarnya adalah mekanisme pengendalian 

sosial (social control) yang berfungsi untuk mempertahankan keteraturan dan mencegah 

terjadinya konflik dalam masyarakat.(M.B. Hooker, 1978) Satjipto Rahardjo menegaskan 

bahwa hukum harus dilihat sebagai institusi sosial yang hidup, bukan sekadar teks normatif, 

melainkan sebagai realitas yang dipraktikkan dan dipengaruhi oleh dinamika sosial.(Abdullahi 

Ahmed An-Na’im, 2008) Dengan demikian, hukum Islam tidak dapat dipisahkan dari konteks 

sosial-budaya tempat ia dijalankan. 

Indonesia dikenal sebagai negara multikultural dengan keragaman suku, agama, bahasa, dan 

adat istiadat.(Azyumardi Azra, 2002) Dalam konteks ini, hukum Islam berinteraksi dengan 

hukum adat dan hukum negara, sehingga tercipta sebuah pluralisme hukum yang unik.(Fazlur 

Rahman, 182 C.E.) Interaksi ini sering kali menimbulkan dialektika: di satu sisi hukum Islam 

harus tetap menjaga otentisitas syariat, tetapi di sisi lain ia harus beradaptasi dengan realitas 

sosial yang penuh keragaman.(Juhaya S. Praja, 1991) Misalnya, dalam praktik hukum keluarga, 

hukum Islam sering kali berdampingan dengan adat lokal, seperti tradisi perkawinan di 

Minangkabau, Jawa, atau Bugis yang memiliki kekhasan masing-masing (Lexy J. Moleong, 

2011). Fenomena ini menunjukkan bahwa hukum Islam di Indonesia tidak berjalan dalam ruang 

kosong, melainkan berbaur dengan kultur setempat. 

Lebih jauh, multikulturalisme menuntut adanya kesepahaman bahwa hukum Islam harus 

berfungsi tidak hanya untuk umat Islam, tetapi juga sebagai bagian dari sistem sosial yang lebih 

luas (Lawrence M. Friedman, 1975). Misalnya, dalam bidang ekonomi syariah, praktik perbankan 

Islam tidak hanya digunakan oleh Muslim, tetapi juga oleh non-Muslim karena prinsip keadilan 

dan transparansinya (M. Quraish Shihab, 2002). Demikian pula, nilai-nilai hukum Islam seperti 

keadilan, persamaan, dan perlindungan terhadap kelompok lemah dapat menjadi kontribusi 

positif dalam kehidupan masyarakat yang plural (Harun Nasution, 1985). 



Jurnal Dakwatul Islam Vol.  No.  Desember 2025 

E-ISSN: 2828-5484 

 

107 
 

Berdasarkan uraian latar belakang tersebut, terdapat beberapa pertanyaan penelitian yang 

dapat dirumuskan, yaitu: Bagaimana hukum Islam berfungsi sebagai regulasi sosial dalam 

masyarakat multikultural? Apa peran hukum Islam dalam menjaga harmoni sosial dan 

menyelesaikan konflik di tengah keberagaman budaya? Apa saja tantangan dan prospek 

penerapan hukum Islam dalam konteks masyarakat multikultural di Indonesia? 

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan peran hukum Islam sebagai regulasi sosial 

yang mengatur kehidupan bermasyarakat. Menganalisis bagaimana hukum Islam berinteraksi 

dengan budaya lokal dan sistem hukum lain di Indonesia. Mengevaluasi tantangan serta prospek 

hukum Islam dalam menjaga harmoni di masyarakat multikultural. 

Secara teoretis, penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi bagi pengembangan kajian 

sosiologi hukum Islam, khususnya dalam melihat hukum Islam sebagai bagian dari sistem 

sosial yang lebih luas. Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan wawasan 

bagi masyarakat, pemerintah, dan pemangku kebijakan tentang pentingnya memahami hukum 

Islam bukan hanya sebagai norma keagamaan, melainkan juga sebagai instrumen integrasi 

sosial di tengah pluralitas budaya. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian literatur. Data 

diperoleh melalui penelaahan buku-buku klasik maupun kontemporer, jurnal ilmiah, dan 

dokumen hukum yang relevan. Analisis dilakukan dengan pendekatan normatif-sosiologis, 

yaitu melihat hukum Islam dari dua dimensi: pertama, sebagai norma teologis yang bersumber 

dari Al-Qur’an, Sunnah, dan ijtihad ulama; kedua, sebagai realitas sosial yang hidup dan 

berinteraksi dengan hukum adat serta hukum negara. Metode ini dipilih agar penelitian dapat 

menggambarkan secara komprehensif peran hukum Islam dalam kehidupan masyarakat 

multikultural.  

Hasil dan Pembahasan 

1. Konsep Hukum Islam 

Hukum Islam pada hakikatnya adalah seperangkat norma yang bersumber dari wahyu Allah 

dan sunnah Nabi Muhammad SAW yang mengatur seluruh aspek kehidupan manusia, baik 

yang berkaitan dengan ibadah maupun muamalah (Harun Nasution, 1985). Dalam literatur klasik, 

istilah hukum Islam sering disinonimkan dengan syariah, meskipun secara konseptual syariah 

dipahami sebagai prinsip ilahi yang bersifat absolut, sedangkan fikih merupakan hasil ijtihad 

ulama dalam merumuskan hukum Islam sesuai konteks sosial tertentu (Wael B. Hallaq, 1997). 

Sumber hukum Islam terdiri dari Al-Qur’an, Sunnah, ijma’, dan qiyas, yang kemudian 

berkembang melalui metode ijtihad dan istihsan sesuai kebutuhan masyarakat (Amir Syarifuddin, 



Hukum Islam Sebagai Regulasi Sosial Dalam Masyarakat Multikultural 

 

108 
 

2008). Al-Qur’an memberikan prinsip dasar, Sunnah menegaskan praktik Nabi sebagai model 

aplikatif, sementara ijma’ dan qiyas menjadi instrumen kolektif ulama dalam menjawab 

dinamika sosial (Fazlur Rahman, 182 C.E.). Selain itu, ulama kontemporer menekankan 

pentingnya maslahah mursalah (kemaslahatan umum) sebagai dasar penerapan hukum Islam 

dalam masyarakat modern (Jasser Auda, 2008a). 

Hukum Islam memiliki ciri khas: bersifat ilahiyah (divine law), komprehensif, dinamis, dan 

adaptif (Juhaya S. Praja, 1991). Karakteristik ini memungkinkan hukum Islam untuk tidak hanya 

berlaku pada ruang privat-spiritual, tetapi juga mengatur hubungan sosial dan budaya. 

Dinamika hukum Islam tercermin dari fleksibilitasnya dalam menghadapi perubahan zaman 

melalui ijtihad, yang menjadikannya tetap relevan di tengah perkembangan masyarakat 

multikultural (Abdullahi Ahmed An-Na’im, 2008). 

2. Teori Regulasi Sosial 

Dalam sosiologi hukum, hukum dipahami bukan sekadar teks normatif, melainkan sebagai 

mekanisme sosial yang menjaga keteraturan hidup bermasyarakat (Soerjono Soekanto, 2013). 

Émile Durkheim menekankan bahwa hukum adalah refleksi dari solidaritas sosial: dalam 

masyarakat sederhana hukum bersifat represif, sementara dalam masyarakat kompleks hukum 

bersifat restitutif untuk menjaga integrasi (Émile Durkheim, 1984). Max Weber menyoroti 

rasionalitas hukum modern yang menekankan sistem birokratis dan tertulis, berbeda dengan 

hukum tradisional yang sarat nilai religius dan budaya (Max Weber, 1978). Sementara itu, 

Lawrence Friedman menjelaskan bahwa hukum dipengaruhi oleh tiga elemen utama: substansi 

hukum, struktur hukum, dan budaya hukum (Lawrence M. Friedman, 1975). 

Hukum berfungsi sebagai instrumen kontrol sosial (social control) yang mengarahkan 

perilaku masyarakat agar sesuai dengan norma yang berlaku (Satjipto Rahardjo, 2019). Dalam 

masyarakat multikultural, hukum juga berfungsi sebagai integrator sosial, yaitu menjembatani 

perbedaan-perbedaan kultural agar tercipta harmoni (Peter Berger, 1967). Dalam hal ini, hukum 

Islam dapat berperan ganda: di satu sisi sebagai aturan religius yang mengikat umat Muslim, di 

sisi lain sebagai sarana menjaga integrasi sosial melalui nilai universal seperti keadilan, 

kesetaraan, dan kemaslahatan (Yusuf Al-Qaradawi, 1995). 

3. Multikulturalisme 

Multikulturalisme adalah suatu paradigma yang mengakui, menghargai, dan merayakan 

keberagaman identitas budaya dalam masyarakat (Will Kymlicka, 1995). Konsep ini menekankan 

bahwa perbedaan etnis, agama, bahasa, dan adat bukanlah hambatan, melainkan kekayaan yang 

harus dijaga dan dikelola secara adil (Bhikhu Parekh, 2000). Dalam perspektif sosial, 



Jurnal Dakwatul Islam Vol.  No.  Desember 2025 

E-ISSN: 2828-5484 

 

109 
 

multikulturalisme hadir sebagai respon terhadap homogenisasi budaya akibat modernisasi dan 

globalisasi (Charles Taylor, 1994). 

Indonesia adalah negara multikultural dengan lebih dari 1.300 kelompok etnis, ratusan 

bahasa daerah, serta keragaman agama dan kepercayaan (Azyumardi Azra, 2007). Konstitusi 

Indonesia melalui Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika menegaskan prinsip hidup 

berdampingan dalam perbedaan. Dalam konteks ini, hukum Islam harus berinteraksi dengan 

budaya lokal serta hukum negara, sehingga lahirlah dialektika yang unik antara norma agama, 

adat, dan peraturan positif (M.B. Hooker, 2003). Hal ini tercermin, misalnya, pada penerapan 

hukum keluarga Islam di Indonesia yang diakomodasi melalui Kompilasi Hukum Islam (KHI), 

namun tetap mempertimbangkan keberagaman tradisi lokal (Kompilasi Hukum Islam (KHI), 

1991). 

4. Hukum, Agama, dan Budaya 

Hukum, agama, dan budaya memiliki relasi dialektis yang saling memengaruhi. Clifford 

Geertz dalam studinya tentang Islam Jawa menegaskan bahwa agama sering kali tidak hadir 

dalam bentuk murni, melainkan bercampur dengan budaya lokal (Clifford Geertz, 1960). 

Demikian pula hukum Islam di Indonesia menunjukkan proses akulturasi dengan adat, sehingga 

menghasilkan praktik hukum yang kontekstual. Misalnya, dalam adat Minangkabau dikenal 

pepatah “adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah” yang menegaskan integrasi antara 

hukum adat dan hukum Islam (Taufik Abdullah (ed.), 1987). 

Proses dialektika ini tidak jarang melahirkan ketegangan, terutama ketika norma agama 

dianggap bertentangan dengan tradisi lokal. Namun dalam banyak kasus, hukum Islam justru 

memperkaya budaya lokal dengan memberikan legitimasi religius, sementara adat memberikan 

ruang fleksibilitas dalam penerapan hukum Islam (Azyumardi Azra, 2002). Dengan demikian, 

relasi hukum, agama, dan budaya dapat dipahami sebagai sebuah proses negosiasi yang 

dinamis, bukan sebagai kontradiksi absolut. 

5. Hukum Islam sebagai Norma Sosial 

a. Peran Hukum Islam dalam Mengatur Perilaku Individu dan Kolektif 

Hukum Islam pada hakikatnya berfungsi sebagai norma sosial yang menata perilaku 

individu dan kolektif dalam masyarakat. Norma ini tidak hanya bersifat vertikal, yakni 

hubungan manusia dengan Allah, tetapi juga horizontal, yakni hubungan manusia dengan 

sesama (Harun Nasution, 1985). Misalnya, kewajiban shalat mengatur disiplin spiritual 

individu, sedangkan kewajiban zakat berimplikasi sosial karena mengurangi kesenjangan 

ekonomi (M. Quraish Shihab, 1996). 



Hukum Islam Sebagai Regulasi Sosial Dalam Masyarakat Multikultural 

 

110 
 

Dalam konteks kolektif, hukum Islam mengatur sistem keluarga, waris, muamalah, 

hingga pidana, yang semuanya berorientasi pada terwujudnya keadilan sosial dan 

kesejahteraan bersama (Juhaya S. Praja, 1991). Dengan demikian, hukum Islam berperan 

sebagai regulasi sosial yang menciptakan keteraturan, solidaritas, dan harmoni di tengah 

kehidupan masyarakat yang majemuk. 

b. Nilai Keadilan, Persamaan, dan Persaudaraan 

Hukum Islam menekankan nilai keadilan (al-‘adl) sebagai prinsip fundamental. Al-

Qur’an memerintahkan agar manusia berlaku adil, bahkan kepada pihak yang dibenci (QS. 

Al-Ma’idah [5]:8) . Nilai persamaan (al-musawah) juga ditegaskan, bahwa semua manusia 

setara di hadapan hukum tanpa membedakan etnis, gender, atau status sosial (Fazlur 

Rahman, 182 C.E.). Selain itu, hukum Islam menjunjung tinggi nilai persaudaraan 

(ukhuwwah) yang mendorong solidaritas sosial lintas kelompok (Yusuf Al-Qaradawi, 1995). 

Ketiga nilai ini menjadikan hukum Islam bukan sekadar norma keagamaan, melainkan 

pedoman hidup bermasyarakat yang inklusif. Ketika diimplementasikan dalam masyarakat 

multikultural, nilai-nilai tersebut dapat menjadi fondasi bagi terciptanya integrasi sosial 

yang damai dan berkeadilan. 

6. Fungsi Hukum Islam dalam Kehidupan Multikultural 

a. Sebagai Sarana Integrasi Sosial 

Dalam masyarakat multikultural, hukum berfungsi sebagai mekanisme integrasi sosial 

yang menjembatani perbedaan-perbedaan kultural (Soerjono Soekanto, 2013). Hukum Islam, 

dengan prinsip keadilan dan kemaslahatannya, dapat menjadi alat integrasi di Indonesia. 

Contoh konkret adalah praktik ekonomi syariah yang tidak hanya dipraktikkan oleh 

Muslim, tetapi juga diminati oleh non-Muslim karena prinsip transparansi dan larangan 

riba (Muhammad Syafi’i Antonio, 2001). 

Selain itu, lembaga zakat juga menjadi sarana integrasi sosial. Zakat bukan hanya 

ibadah ritual, melainkan mekanisme redistribusi kekayaan yang mengurangi kesenjangan 

ekonomi antar kelompok masyarakat (Didin Hafidhuddin, 2002). Hal ini memperkuat 

solidaritas sosial, sekaligus menunjukkan fungsi hukum Islam dalam menjaga 

keseimbangan dalam masyarakat yang beragam. 

b. Sebagai Mekanisme Sesolusi Konflik 

Hukum Islam juga memiliki fungsi penting sebagai sarana penyelesaian konflik. Dalam 

ranah keluarga, hukum Islam menyediakan aturan mengenai perceraian, nafkah, dan 

warisan yang bertujuan mencegah pertikaian berkepanjangan (Abdul Manan, 2006). 



Jurnal Dakwatul Islam Vol.  No.  Desember 2025 

E-ISSN: 2828-5484 

 

111 
 

Misalnya, dalam kasus warisan, hukum Islam menetapkan pembagian yang jelas sehingga 

dapat meminimalisir konflik antar ahli waris . 

Dalam ranah muamalah, prinsip syariah seperti kejujuran, kesetaraan, dan larangan 

penipuan dapat menjadi dasar etika bisnis yang mengurangi potensi perselisihanm (M. 

Dawam Rahardjo, 1995). Bahkan dalam konteks konflik sosial yang lebih luas, nilai-nilai 

hukum Islam seperti ishlah (rekonsiliasi) dan sulh (perdamaian) menjadi solusi yang 

mendorong terciptanya harmoni antar kelompok yang berbeda (Al-Sarakhsi, 1986). 

7. Akulturasi Hukum Islam dengan Tradisi Lokal 

a. Praktik Pernikahan Adat 

Di berbagai daerah Indonesia, hukum Islam berakulturasi dengan tradisi lokal dalam 

praktik pernikahan. Misalnya, di Jawa terdapat tradisi “midodareni” sebelum akad nikah, 

di Minangkabau ada tradisi “malam bainai”, dan di Bugis ada tradisi “mappacci”  (Taufik 

Abdullah (ed.), 1987). Meskipun tradisi tersebut bukan bagian dari syariat, tetapi selama 

tidak bertentangan dengan prinsip Islam, praktik itu diterima dan menjadi bagian dari 

hukum sosial yang hidup di masyarakat. 

b. Zakat Fitrah dan Solidaritas Sosial 

Praktik zakat fitrah juga memperlihatkan akulturasi. Di sebagian daerah, zakat fitrah 

tidak hanya berupa beras, tetapi juga hasil bumi lokal sesuai tradisi setempat  (Hasbi Ash-

Shiddieqy, 1999). Hal ini menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam menyesuaikan diri 

dengan kondisi sosial-budaya masyarakat, sekaligus memperkuat nilai kebersamaan dalam 

multikulturalisme. 

c. Hukum Waris 

Dalam hukum waris, sering terjadi akulturasi antara hukum Islam dan adat. Contohnya 

di Minangkabau yang menganut sistem matrilineal, pembagian harta waris disesuaikan 

antara hukum adat dan hukum Islam melalui kompromi sosial (A.A. Navis, 1984). Hal ini 

membuktikan bahwa hukum Islam memiliki kemampuan untuk berdialog dengan budaya 

lokal, sehingga tetap relevan dalam masyarakat plural. 

8. Tantangan dan Hambatan 

a. Pluralisme Hukum 

Salah satu tantangan besar dalam penerapan hukum Islam adalah adanya pluralisme 

hukum, yakni koeksistensi antara hukum adat, hukum negara, dan hukum Islam (M.B. 

Hooker, 2003). Kondisi ini kadang menimbulkan konflik kewenangan dan tumpang tindih 

aturan, terutama dalam kasus perkawinan, warisan, dan sengketa tanah. Perbedaan sistem 



Hukum Islam Sebagai Regulasi Sosial Dalam Masyarakat Multikultural 

 

112 
 

hukum ini menuntut adanya sinergi agar hukum Islam tetap dapat dijalankan tanpa 

menimbulkan disharmoni sosial. 

b. Globalisasi dan Sekularisasi 

Selain pluralisme hukum, tantangan lain adalah globalisasi yang membawa nilai-nilai 

sekular dan budaya populer yang sering kali bertentangan dengan norma Islam (Abdullahi 

Ahmed An-Na’im, 2008). Misalnya, gaya hidup hedonistik, pergaulan bebas, dan 

materialisme yang semakin marak di era digital. Fenomena ini berpotensi menggeser nilai-

nilai hukum Islam dalam praktik sosial masyarakat, terutama generasi muda  (Azyumardi 

Azra, 2007). 

c. Pengaruh Budaya Populer 

Budaya populer global, seperti musik, film, dan media sosial, turut memengaruhi pola 

pikir masyarakat. Dalam konteks hukum Islam, hal ini bisa melemahkan otoritas norma 

agama jika tidak diimbangi dengan pendidikan keagamaan yang kuat (Stuart Hall, 1997). 

Oleh karena itu, tantangan terbesar adalah bagaimana hukum Islam tetap relevan tanpa 

terkesan kaku, namun juga tidak larut dalam arus budaya global yang serba permisif. 

9. Prospek Hukum Islam dalam Masyarakat Multikultural 

a. Adaptasi Terhadap Konteks Sosial 

Prospek hukum Islam di masyarakat multikultural sangat ditentukan oleh 

kemampuannya untuk beradaptasi dengan konteks sosial. Melalui ijtihad kontemporer, 

hukum Islam dapat memberikan solusi atas problem modern seperti bioetika, ekonomi 

digital, dan lingkungan hidup (Jasser Auda, 2008b). Dengan demikian, hukum Islam tidak 

hanya mempertahankan relevansinya, tetapi juga memberikan kontribusi nyata bagi 

pembangunan masyarakat. 

b. Peran pendidikan dan fatwa ulama 

Selain adaptasi, peran pendidikan dan ulama juga sangat penting. Pendidikan Islam 

yang inklusif dapat menanamkan nilai toleransi, keadilan, dan persaudaraan sejak dini 

(Abdurrahman Mas’ud, 2009). Ulama sebagai otoritas keagamaan juga harus mengeluarkan 

fatwa yang responsif terhadap persoalan kontemporer, sehingga hukum Islam benar-benar 

hadir sebagai jawaban atas dinamika masyarakat (M. Amin Abdullah, 2003). 

Dengan kedua pendekatan tersebut, hukum Islam dapat berperan lebih luas sebagai 

regulasi sosial yang tidak hanya relevan bagi umat Islam, tetapi juga memberikan 

kontribusi bagi terciptanya masyarakat multikultural yang damai, adil, dan sejahtera. 

 

 



Jurnal Dakwatul Islam Vol.  No.  Desember 2025 

E-ISSN: 2828-5484 

 

113 
 

Simpulan 

Hukum Islam memiliki peran yang sangat signifikan dalam kehidupan masyarakat, bukan 

hanya sebagai norma religius yang mengatur hubungan antara manusia dengan Tuhan, tetapi 

juga sebagai regulasi sosial yang hidup dalam keseharian masyarakat multikultural. Dengan 

basis normatifnya yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah, hukum Islam mampu menata 

perilaku individu maupun kolektif, menjaga keteraturan sosial, serta memberikan arahan moral 

bagi masyarakat luas. Dalam konteks Indonesia yang multikultural, hukum Islam hadir sebagai 

salah satu kekuatan sosial yang menyeimbangkan keberagaman etnis, budaya, dan agama. 

Salah satu kekuatan hukum Islam terletak pada kemampuannya untuk beradaptasi dengan 

berbagai tradisi lokal melalui proses akulturasi. Hal ini terlihat jelas dalam praktik-praktik 

hukum keluarga, zakat fitrah, maupun tradisi waris yang mengalami dialog dengan adat istiadat 

setempat. Akulturasi tersebut tidak mereduksi substansi ajaran Islam, melainkan memperkaya 

penerapannya sehingga lebih mudah diterima masyarakat. Dengan demikian, hukum Islam 

tetap relevan dalam menjaga nilai keadilan, persamaan, dan harmoni sosial di tengah perbedaan. 

Prinsip universal seperti al-‘adl (keadilan), al-musawah (persamaan), dan ukhuwwah 

(persaudaraan) mampu menjadi landasan integrasi sosial yang inklusif dan solutif. 

Namun, tidak dapat dipungkiri bahwa hukum Islam menghadapi sejumlah tantangan serius 

dalam implementasinya. Pertama, adanya pluralisme hukum yang mempertemukan hukum 

Islam dengan hukum adat dan hukum positif negara sering kali menimbulkan potensi tumpang 

tindih dan konflik kewenangan. Kedua, arus globalisasi dan sekularisasi membawa nilai-nilai 

baru yang tidak selalu sejalan dengan norma Islam, terutama dalam ranah budaya populer, gaya 

hidup, dan sistem ekonomi modern. Kedua tantangan ini menuntut adanya kreativitas 

intelektual dan ijtihad kontemporer agar hukum Islam tetap responsif terhadap perubahan 

zaman. 

Untuk itu, pembaruan hukum Islam menjadi sebuah keniscayaan. Melalui ijtihad yang 

kontekstual, hukum Islam dapat menjawab persoalan modern seperti bioetika, teknologi digital, 

ekonomi global, hingga isu lingkungan hidup. Ulama dan intelektual Muslim memiliki peran 

strategis dalam memberikan fatwa dan panduan hukum yang relevan, sedangkan pendidikan 

Islam harus diarahkan pada penguatan nilai inklusivitas, toleransi, dan keadilan. Dengan 

demikian, hukum Islam tidak hanya bertahan sebagai warisan normatif, tetapi juga berkembang 

sebagai instrumen sosial yang terus hidup dan mampu memberikan kontribusi nyata bagi 

terciptanya masyarakat multikultural yang damai, adil, dan sejahtera. 

Singkatnya, hukum Islam adalah regulasi sosial yang dinamis. Ia berakar pada nilai ilahiyah, 

tetapi tumbuh dalam realitas sosial yang plural. Kemampuannya untuk beradaptasi melalui 



Hukum Islam Sebagai Regulasi Sosial Dalam Masyarakat Multikultural 

 

114 
 

akulturasi budaya sekaligus menegakkan prinsip keadilan menjadikannya tetap relevan hingga 

kini. Tantangan berupa pluralisme hukum dan globalisasi justru harus dibaca sebagai peluang 

untuk memperkaya khazanah hukum Islam melalui pembaruan pemikiran (ijtihad 

kontemporer). Dengan cara ini, hukum Islam tidak hanya menjaga identitasnya, tetapi juga 

menjadi solusi nyata dalam membangun harmoni sosial di tengah keberagaman. 

 

Referensi 

A.A. Navis. (1984). Alam Terkembang Jadi Guru. Gramedia. 

Abdul Manan. (2006). Aneka Masalah Hukum Perdata Islam di Indonesia. Prenada Media. 

Abdullahi Ahmed An-Na’im. (2008). Islam and the Secular State. Harvard University Press. 

Abdurrahman Mas’ud. (2009). Pendidikan Multikultural di Indonesia. Gema Media. 

Al-Sarakhsi. (1986). Kitab al-Mabsuth (XV). Dar al-Ma’rifah. 

Amir Syarifuddin. (2008). Ushul Fiqh. Kencana. 

Azyumardi Azra. (2002). Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal. Kencana. 

Azyumardi Azra. (2007). Identitas dan Krisis Budaya: Membangun Multikulturalisme 

Indonesia. Pustaka Obor. 

Bhikhu Parekh. (2000). Rethinking Multiculturalism. Macmillan. 

Charles Taylor. (1994). Multiculturalism and “The Politics of Recognition. Princeton 

University Press. 

Clifford Geertz. (1960). The Religion of Java. University of Chicago Press. 

Didin Hafidhuddin. (2002). Zakat dalam Perekonomian Modern. Gema Insani Press. 

Émile Durkheim. (1984). The Division of Labor in Society. Free Press. 

Fazlur Rahman. (182 C.E.). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

University of Chicago Press. 

Harun Nasution. (1985). Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. UI Press. 

Hasbi Ash-Shiddieqy. (1999). Zakat Menurut Syari’at Islam. Pustaka Rizki Putra. 

Jasser Auda. (2008a). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

IIIT. 

Jasser Auda. (2008b). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

IIIT. 

Juhaya S. Praja. (1991). Hukum Islam di Indonesia: Pemikiran dan Praktik. Remaja 

Rosdakarya. 

Kompilasi Hukum Islam (KHI) (1991). 

Lawrence M. Friedman. (1975). The Legal System: A Social Science Perspective. Russell Sage 

Foundation. 

Lexy J. Moleong. (2011). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosdakarya. 

M. Amin Abdullah. (2003). Studi Islam Kontemporer. Pustaka Pelajar. 



Jurnal Dakwatul Islam Vol.  No.  Desember 2025 

E-ISSN: 2828-5484 

 

115 
 

M. Dawam Rahardjo. (1995). Etika Bisnis Islam. Pustaka LP3ES. 

M. Quraish Shihab. (1996). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan 

Umat. Mizan Press. 

M. Quraish Shihab. (2002). Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat. Mizan. 

M.B. Hooker. (1978). Adat Law in Modern Indonesia. Oxford University Press. 

M.B. Hooker. (2003). Indonesian Islam: Social Change through Contemporary Fatawa. 

University of Hawai’i Press. 

Max Weber. (1978). Economy and Society. University of California Press. 

Muhammad Syafi’i Antonio. (2001). Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik. Gema Insani Press. 

Peter Berger, T. L. (1967). The Social Construction of Reality. Anchor Books. 

Satjipto Rahardjo. (2000). Hukum dan Masyarakat. Angkasa. 

Satjipto Rahardjo. (2019). Hukum dan Perubahan Sosial. Angkasa. 

Soerjono Soekanto. (2013). Sosiologi Hukum dalam Masyarakat. Rajawali Press. 

Stuart Hall. (1997). Cultural Studies: Theory and Practice. Routledge. 

Taufik Abdullah (ed.). (1987). Islam dan Masyarakat: Pantulan Sejarah Indonesia. LP3ES. 

Wael B. Hallaq. (1997). A History of Islamic Legal Theories. Cambridge University Press. 

Will Kymlicka. (1995). Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights. Oxford 

University Press. 

Yusuf Al-Qaradawi. (1995). Fiqh al-Awlawiyyat. Maktabah Wahbah. 

 


