Dakwatul Islam

Jurnal Ilmiah Prodi PMI

Institut Agama Islam Diniyah Pekanbaru

Volume (9 ) Nomor ( 2 ), Juni 2025
https://ojs.diniyah.ac.id /index.php/Dakwatullslam
P-ISSN: 2581-0987 E-ISSN: 2828-5484

TOLERANSI DALAM ISLAM: ANTARA IDEALITAS AJARAN DAN
REALITAS SOSIAL

Agus Anwar Pahutar, Mahyudin Ritonga, Ahmad Lahmi, Rosniati Hakim

Sekolah Tinggi Agama Islam Tapanuli
Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat
Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat
Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat

Email: agusanwarsipahutar@gmail.com

Abstrak

Artikel ini membahas dinamika antara idealitas ajaran Islam mengenai toleransi dan realitas
sosial umat Islam dewasa ini. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain
deskriptif-analitik untuk mengkaji hubungan antara idealitas ajaran toleransi dalam Islam dan
realitas sosial umat Islam. Melalui metode ini, penulis bertujuan untuk menggambarkan
fenomena yang terjadi, baik dalam konteks teologis maupun sosial, serta menganalisis faktor-
faktor yang mempengaruhi penerapan ajaran Islam tentang toleransi dalam praktik kehidupan
sehari-hari. Islam sebagai agama yang membawa rahmat bagi seluruh alam mengandung
prinsip-prinsip dasar yang mendukung kehidupan damai dan saling menghormati antar umat
manusia. Nilai-nilai tersebut secara eksplisit tercermin dalam Al-Qur’an dan Sunnah Nabi
Muhammad SAW, yang mengajarkan penghargaan terhadap perbedaan, kebebasan beragama,
dan perlakuan adil terhadap semua golongan. Namun demikian, dalam praktik sosial, umat Islam
di berbagai belahan dunia masih dihadapkan pada tantangan intoleransi yang bersumber dari
pemahaman keagamaan yang sempit, politisasi agama, serta lemahnya literasi keagamaan.
Artikel ini menganalisis akar kesenjangan tersebut dan menawarkan pendekatan solutif melalui
penguatan pendidikan Islam moderat, dakwah humanis, serta peran aktif lembaga keagamaan
dalam membangun budaya toleransi. Dengan pendekatan kualitatif dan analisis normatif-
sosiologis, tulisan ini menegaskan pentingnya reorientasi praksis keagamaan agar sesuai dengan
semangat Islam sebagai agama yang inklusif dan universal.

Kata kunci: Toleransi, Islam, idealitas, realitas sosial, moderasi, keberagaman

Abstract

This article explores the dynamics between the ideal teachings of Islam on tolerance and
the current social realities faced by Muslim communities. The research employs a qualitative
approach with a descriptive-analytical design to examine the relationship between the ideal of
tolerance in Islamic teachings and the lived experiences of Muslims. Through this method, the
author seeks to describe the phenomenon from both theological and social perspectives, and to
analyze the factors that influence the implementation of Islamic values of tolerance in everyday
life. As a religion that brings mercy to all of creation, Islam upholds fundamental principles that
support peaceful coexistence and mutual respect among human beings. These values are
explicitly reflected in the Qur’an and the Sunnah of the Prophet Muhammad (peace be upon him),
which advocate respect for diversity, freedom of religion, and fair treatment of all people.
Nevertheless, in social practice, Muslim communities across various regions still face the
challenge of intolerance, which stems from narrow religious interpretations, the politicization of
religion, and weak religious literacy. This article analyzes the root causes of this gap and offers
constructive approaches through the strengthening of moderate Islamic education, humanistic
da’wah, and the active role of religious institutions in fostering a culture of tolerance. Using a

275


https://ojs.diniyah.ac.id/index.php/DakwatulIslam

Toleransi Dalam Islam: Antara Idealitas Ajaran Dan Realitas Sosial

qualitative approach and normative-sociological analysis, the paper emphasizes the urgent need
for a reorientation of religious praxis that aligns with the inclusive and universal spirit of Islam.
Keywords: Tolerance, Islam, ideality, social reality, moderation, diversity

Pendahuluan

Toleransi merupakan sikap saling menghormati, saling menerima dan saling
menghargai di tengah keragaman budaya, kebebasan berekspresi dan karakter manusia.
Salah satu prinsip utama agama Islam adalah toleransi, yang mendorong penghargaan
terhadap perbedaan dan keberagaman dalam masyarakat. Konsep toleransi dalam Islam
menekankan betapa pentingnya menghormati hak-hak setiap orang, mendukung keadilan,
dan menciptakan harmoni di antara umat Muslim dan masyarakat umum.(Suryani, 2023)

Toleransi dalam Islam bukan hanya sebuah ajaran, tetapi juga sebuah nilai
fundamental yang mencerminkan karakter dasar agama ini sebagai agama yang
membawa rahmat (kasih sayang) bagi seluruh umat manusia dan alam semesta. Sejak
awal, Islam mengajarkan prinsip-prinsip universal yang mendukung keadilan sosial,
kebebasan beragama, dan penghormatan terhadap sesama(Kamali, 2015). Namun, dalam
kenyataannya, meskipun ajaran Islam secara normatif mengedepankan nilai-nilai
toleransi, realitas sosial umat Islam dalam berbagai konteks sering kali menunjukkan
adanya praktik-praktik intoleransi, eksklusivisme, dan diskriminasi. Fenomena ini tidak
hanya terjadi di kalangan umat Islam, tetapi juga dalam hubungan mereka dengan
kelompok agama atau etnis lain.(Khaled Abou El Fadl, 2005)

Toleransi dalam Islam, sebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an dan Sunnah,
meliputi berbagai dimensi, mulai dari toleransi terhadap perbedaan agama, pemahaman
terhadap keragaman dalam ajaran Islam itu sendiri, hingga toleransi dalam konteks sosial
dan politik.(Azyumardi Azra, 1999a) Konsep rahmatan lil ‘alamin, yang berarti rahmat
bagi seluruh alam semesta, mencerminkan betapa pentingnya nilai toleransi dalam Islam.
Ajaran ini, yang disampaikan olen Nabi Muhammad SAW, menekankan pentingnya
hidup berdampingan dengan penuh kedamaian dan saling menghormati, tanpa
memandang perbedaan keyakinan atau latar belakang.(Al-Qaradawi, 2015)

Namun, dalam praktik sosial, ajaran toleransi tersebut sering kali terdistorsi oleh
faktor-faktor eksternal maupun internal, yang menyebabkan munculnya perbedaan antara
idealitas ajaran dan realitas sosial umat Islam(Mas’od et al., 2024). Beberapa faktor yang
memengaruhi hal ini adalah pemahaman keagamaan yang sempit, pengaruh politik

identitas, serta faktor sosial-ekonomi yang memperburuk polarisasi di kalangan

276



Jurnal Dakwatul Islam Vol. 9 No. 2 Juni 2025
E-ISSN: 2828-5484

masyarakat Muslim.(Nashir, 2017) Fenomena seperti kekerasan antaragama, diskriminasi
terhadap kelompok minoritas agama dan etnis, serta ketegangan antara mazhab dalam
Islam, adalah contoh nyata dari kesenjangan antara ajaran Islam yang toleran dengan
kenyataan yang ada di lapangan.(M. Syafi’i Anwar, 2010)

Islam, sebagai agama yang memiliki berbagai tradisi intelektual dan tafsir yang
kaya, memiliki potensi besar untuk menjadi sumber perdamaian dan kerukunan. Namun,
ketidaksesuaian antara ajaran agama dan implementasinya dalam kehidupan sehari-hari
menjadi masalah yang perlu diatasi. Dalam banyak kasus, ajaran Islam dipahami secara
literal dan eksklusif, yang berujung pada interpretasi yang sempit dan intoleran terhadap
perbedaan.(Haris et al., n.d.; Muhammad Khalid Masud, 2003) Oleh karena itu, perlu adanya
kajian mendalam mengenai bagaimana ajaran toleransi dalam Islam dipahami dan
diterapkan dalam konteks sosial saat ini, serta apa yang menjadi penyebab terjadinya
kesenjangan antara ajaran tersebut dan realitas sosial yang ada.

Melalui kajian ini, penulis berusaha mengungkap akar penyebab kesenjangan
antara idealitas ajaran toleransi dalam Islam dengan realitas sosial umat Islam. Penelitian
ini juga bertujuan untuk mencari solusi agar ajaran Islam yang toleran dapat terwujud
dalam praktik sosial, baik di dalam dunia Muslim itu sendiri maupun dalam interaksinya
dengan dunia non-Muslim. Selain itu, kajian ini berupaya untuk mengidentifikasi faktor-
faktor yang menghambat tercapainya toleransi sosial yang sejati, serta memberikan
rekomendasi bagi umat Islam dan lembaga-lembaga keagamaan dalam menciptakan
masyarakat yang lebih inklusif, damai, dan menghargai keberagaman.(Muhammad Khalid
Masud, 2003)

Islam adalah agama yang menyebar ke berbagai belahan dunia, dengan pengikut
lebih dari 1,8 miliar jiwa yang tersebar di Asia, Afrika, Eropa, dan Amerika. Dengan
jumlah umat yang begitu besar dan beragam, Islam tentu dihadapkan pada tantangan besar
terkait bagaimana ajaran agama ini dapat diterima dan diterapkan dalam berbagai konteks
sosial yang berbeda-beda. Salah satu tantangan terbesar adalah bagaimana ajaran agama
ini, yang secara eksplisit mendukung prinsip-prinsip toleransi dan perdamaian, dapat
terwujud dalam praktik sosial yang nyata, di tengah-tengah kenyataan global yang
semakin plural dan kompleks.(Muhammad Khalid Masud, 2003)

Di banyak negara Muslim, termasuk Indonesia yang merupakan negara dengan

populasi Muslim terbesar di dunia, toleransi beragama telah menjadi topik yang sangat

277



Toleransi Dalam Islam: Antara Idealitas Ajaran Dan Realitas Sosial

penting. Namun, dalam beberapa tahun terakhir, fenomena intoleransi, baik di dalam
masyarakat Muslim maupun dalam hubungan antara umat Islam dengan umat agama lain,
semakin meningkat. Hal ini terlihat dalam banyaknya kasus kekerasan antaragama,
penutupan rumah ibadah, dan diskriminasi terhadap kelompok minoritas, baik dalam
Islam sendiri (seperti antara Sunni dan Syiah, atau antara kelompok mayoritas dan
minoritas seperti Ahmadiyah) maupun terhadap agama lain.(Religious Tolerance in
Indonesia, 2022)

Dalam konteks Indonesia, yang dikenal dengan semboyan "Bhinneka Tunggal Ika"
(berbeda-beda tetapi tetap satu), toleransi beragama menjadi suatu hal yang sangat
penting'. Namun, meskipun Indonesia secara resmi mengakui keberagaman agama dan
memberikan kebebasan beragama, praktik intoleransi dan kekerasan berbasis agama tetap
terjadi. Laporan-laporan dari organisasi-organisasi hak asasi manusia dan lembaga
penelitian keagamaan menunjukkan bahwa diskriminasi terhadap kelompok minoritas
agama masih sering terjadi, baik di tingkat sosial maupun politik.(Human Rights Watch,
2023)

Tantangan lain yang dihadapi umat Islam terkait toleransi adalah kurangnya
pemahaman yang mendalam tentang ajaran Islam yang moderat dan inklusif. Banyak
umat Islam yang masih terjebak dalam pemahaman yang sempit tentang agama, yang
cenderung mengarah pada eksklusivisme dan pemisahan diri dari kelompok lain.(Abdul
Aziz, 2015) Faktor-faktor ini semakin diperburuk oleh pemahaman yang kaku dan tekstual
terhadap teks-teks agama, yang tidak mempertimbangkan konteks sosial dan historis di

balik wahyu tersebut.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif (Haris, 2024)dengan desain
deskriptif-analitik(Sugiyono, 2019), yang bertujuan untuk memahami dan menjelaskan
kesenjangan antara idealitas ajaran Islam tentang toleransi dan realitas sosial yang
dihadapi umat Islam saat ini.

Data dikumpulkan melalui studi kepustakaan (library research)(Moleong, 2020)
terhadap sumber-sumber primer seperti ayat-ayat Al-Qur’an, hadits Nabi SAW, serta
dokumen-dokumen sejarah seperti Piagam Madinah. Sumber sekunder diperoleh dari

278



Jurnal Dakwatul Islam Vol. 9 No. 2 Juni 2025
E-ISSN: 2828-5484

literatur ilmiah, laporan hak asasi manusia, serta hasil penelitian sosial-keagamaan
kontemporer.

Pendekatan normatif-sosiologis digunakan untuk menafsirkan teks-teks keagamaan
dalam konteks dinamika sosial modern. Analisis dilakukan secara kualitatif, dengan
mengidentifikasi tema-tema utama (thematic analysis)
(Anslem Strauss dan Juliet Corbin, 2013) yang berkaitan dengan prinsip-prinsip
toleransi Islam dan faktor-faktor penghambat implementasinya dalam masyarakat
Muslim.

Dengan metode ini, penelitian tidak hanya menguraikan konstruksi ideal ajaran
Islam yang menekankan nilai-nilai rahmat, keadilan, dan kebebasan beragama, tetapi juga
mengkritisi realitas sosial umat yang kadang kontradiktif terhadap nilai-nilai tersebut.
Hasil dari pendekatan ini diharapkan memberikan kontribusi pada upaya penyelarasan

antara ajaran normatif Islam dan praksis sosial yang lebih inklusif dan berkeadaban.

Hasil dan Pembahasan
A. Toleransi Dalam Persfektif Normatif Islam

Istilah toleransi berasal dari bahasa Inggris folerance atau tolerantia dalam bahasa
Latin. Dalam bahasa Arab istilah ini merujuk kepada kata tasamuh atau tasahul yaitu;
to tolerate, to overlook, excuse, to be indulgent, forbearing, lenient, tolerant,
merciful. Perkataan tasamuh; bermakna hilm dan tasahul; diartikan sebagai
indulgence, tolerance, toleration, forbearance, leniency, lenitt, clemency, mercy dan
kindness. Sementara, kata "kerukunan" dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia yang
diterbitkan oleh Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, diartikan sebagai “hidup
bersama dalam masyarakat melalui "kesatuan hati" dan "bersepakat" untuk tak
menciptakan perselisihan dan pertengkaran". Kerukunan adalah kata yang dipenuhi
oleh muatan makna "baik" dan "damai". Intinya, hidup bersama dalam masyarakat
dengan "kesatuan hati" dan "bersepakat" untuk tidak menciptakan perselisihan dan
pertengkaran. Bila pemaknaan ini dijadikan pegangan, maka ‘“kerukunan” adalah
sesuatu yang ideal dan didambakan oleh masyarakat manusia.(Ghazali, 2016)

Di dalam Islam, istilah tasamuh pada dasarnya tidak semata-mata selaras makna
dengan kata folerance, karena tasamuh memberi arti memberi dan mengambil.
Tasamuh berisi tindakan tuntutan dan penerimaan dalam batas-batas tertentu.

Tasamuh berisi harapan pada satu pihak untuk memberi dan mengambil secara

279



Toleransi Dalam Islam: Antara Idealitas Ajaran Dan Realitas Sosial

280

sekaligus. Subjek yang melakukan fasamuh dalam Islam dinamakan mutasamihin,
yang berarti “pemaaf, penerima, menawarkan, pemurah sebagai tuan rumah kepada
tamu”. Dalam pelaksanaannya, orang yang melakukan tindakan fasamuh ini tidak
sepatutnya menerima saja sehingga menekan batasan hak dan kewajibannya sendiri.
Dengan kata lain, perilaku tasamuh dalam beragama memiliki pengertian untuk tidak
saling melanggar batasan, terutama yang berkaitan dengan batasan keimanan
(agidah). Meskipun tasamuh memiliki pengertian seperti di atas, dalam banyak
konteks, ia seringkali diselaraskan arti dengan kata “toleransi”. Al-Qur’an tidak
pernah menyebut-nyebut kata tasamuh/toleransi secara tersurat dalam ayat-ayatnya.
Namun, secara eksplisit al-Qur’an menjelaskan konsep toleransi dengan segala
batasan-batasannya. Oleh karena itu, dalam implementasinya ayat-ayat yang
menjelaskan  tentang konsep toleransi dapat dijadikan rujukan dalam
kehidupan.(Ghazali, 2016)

Toleransi dalam Islam bukan sekadar nilai tambahan, melainkan bagian esensial
dari ajaran agama itu sendiri. Dalam dimensi normatif yakni ajaran yang bersumber
dari Al-Qur’an dan Sunnah, toleransi tampil sebagai prinsip dasar yang menjiwai
relasi antarindividu, antarumat, bahkan antaragama. Islam tidak hanya mengakui
keberagaman sebagai fakta sosial, tetapi juga sebagai kehendak ilahi yang harus
dihargai dan dijaga secara etis dan spiritual.(Abdullah Saeed, 2004)

1. Toleransi dalam Al-Qur’an
Di dalam syariat Islam toleransi antar umat beragama cenderung
bermakna horizontal dari segi pendekatannya, atau dilakukan antar manusia yang
memiliki ikatan yang sangat kuat sebagai ciptaan tuhan. Sementara secara
vertikal, menjelaskan akidah dan syari’at yang berkaitan dengan konsep

“Tauhid,” yang merupakan konsep ketuhanan dalam Islam, sehingga tidak bisa

ditolerir dengan konsep ketuhanan agama lain. Sehingga bagi seorang muslim,

sikap toleransi yang tepat adalah: 1) Tidak ada toleransi dalam konsep akidah,
seperti saling mengimani akidah satu sama lain; 2) Toleransi dalam kacamata
sosial harus tetap dilaksanakan, untuk menjalin tali persaudaraan antar umat
manusia, selama tidak bersinggungan dalam hal akidah; 3) Toleransi harus
didasarkan kepada semboyan “Bhineka Tunggal Ika” dan konsep tasamuh, agar

setiap orang bisa menghargai kepercayaan satu sama lain; 4) Senantiasa



Jurnal Dakwatul Islam Vol. 9 No. 2 Juni 2025
E-ISSN: 2828-5484

melaksanakan konsep “Tawazun,” yaitu usaha meyeimbangkan segala aspek
dalam kehidupannya.(Hair, 2021)

Islam menyadari dan mengakui kenyataan pluralisme agama sebagai
kodrat yang diciptakan oleh Allah pada diri setiap manusia, bahwa setiap orang
secara naluriah memang memiliki kecenderungan berbeda, termasuk dalam
menentukan dan memilih agama yang dijadikan panutan. Allah Yang Maha Kuasa
tidak menciptakan dan atau memaksa manusia harus seragam dan bersatu dalam
satu agama, melainkan memberikan kebebasan kepada manusia untuk
menentukan pilihan yang saling berbeda(Suryan, 2017), seperti dinyatakan oleh
ayat:

CREA &35 ¥ 5 S5 A () eal i 5 3
“Jika Tuhanmu menghendaki, tentu Dia akan menjadikan manusia umat yang
satu. Namun, mereka senantiasa berselisih (dalam urusan agama),”

Al-Qur’an juga banyak memuat ayat yang menunjukkan pengakuan

terhadap perbedaan sebagai bagian dari ciptaan Allah SWT. Salah satu ayat yang
paling sering dijadikan rujukan adalah:
“Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari laki-laki dan
perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya
kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi
Allah ialah orang yang paling bertakwa.” (QS. Al-Hujurat [49]: 13)

Ayat ini menegaskan bahwa keberagaman adalah suatu keniscayaan yang
memiliki tujuan moral dan sosial: ta’aruf (saling mengenal), bukan tanaffur
(saling membenci).(Fazlur Rahman, 2009) Dalam konteks beragama, Al-Qur’an
juga memuat prinsip kebebasan beragama secara eksplisit:

“Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama. Sungguh, telah jelas jalan yang
benar dari yang sesat.” (QS. Al-Bagarah [2]: 256)

Ayat ini bukan hanya menunjukkan penghargaan Islam terhadap
kebebasan memilih keyakinan, tetapi juga menjadi dasar bagi prinsip non-
kompulsif dalam dakwah Islam.(Khaled Abou El Fadl, 2005) Prinsip ini diperkuat
lagi dengan ayat-ayat lain seperti QS. Al-Kafirun dan QS. Yunus [10]: 99, yang
menekankan bahwa hidayah adalah hak prerogatif Allah, bukan hasil pemaksaan

manusia.

281



Toleransi Dalam Islam: Antara Idealitas Ajaran Dan Realitas Sosial

282

2. Toleransi dalam Sunnah Nabi Muhammad SAW

Nabi Muhammad SAW tidak hanya menyampaikan wahyu, tetapi juga
mencontohkan bagaimana prinsip-prinsip Islam diterapkan dalam kehidupan
nyata. Dalam interaksinya dengan komunitas Yahudi, Nasrani, dan bahkan
penyembah berhala, Rasulullah menampilkan sikap yang penuh etika,
kesantunan, dan keadilan. Misalnya, Piagam Madinah (Mitsaq al-Madinah)
menjadi bukti konkret bagaimana Rasulullah membangun tatanan masyarakat
multikultural yang diikat oleh kesepakatan bersama, bukan paksaan
agama.(Ramadan, 2007)

Nabi juga memberi perlindungan kepada kaum minoritas, bahkan setelah
mereka berbeda pandangan secara teologis. Dalam satu riwayat, Rasulullah
berdiri menghormati jenazah seorang Yahudi yang lewat di hadapannya. Ketika
ditanya, beliau menjawab, "Bukankah dia juga manusia?" (HR. Bukhari dan
Muslim). Sikap ini menunjukkan fondasi humanistik dalam ajaran Islam yang
menekankan penghormatan terhadap martabat manusia tanpa memandang latar
belakang agama.

3. Prinsip-Prinsip Universal dalam Toleransi Islam

Ajaran Islam mengenai toleransi tidak berdiri sendiri, melainkan
berkelindan dengan prinsip-prinsip lain seperti:
3.1.°Adalah (keadilan): Memberi hak kepada siapa pun tanpa diskriminasi.
3.2.]hsan (kebaikan): Bersikap lebih dari sekadar adil; mengedepankan welas

asih.

3.3.Hurriyah (kebebasan): Mengakui hak individu untuk memilih, berpikir, dan

meyakini.

3.4.Musawah (persamaan): Menolak superioritas berbasis agama, etnis, atau kelas

sosial.

Masyarakat Indonesia yang mayoritas muslim perlu mengimplementasikan
konsep tersebut dalam kehidupan bermasyarakat, sehingga terwujudlah toleransi
antar sesama. Terwujudnya toleransi beragama tidak mungkin tiba-tiba turun dari
langit. Seluruh pihak termasuk tokoh agama, pemerintah dan masyarakat memiliki
andil dalam mewujudkan situasi yang aman dan damai. Para tokoh agama perlu

menyampaikan pemahaman keagamaan yang moderat, inklusif yang siap menerima



Jurnal Dakwatul Islam Vol. 9 No. 2 Juni 2025
E-ISSN: 2828-5484

perbedaan dan keragaman dalam kehidupan ini. Masyarakat perlu membekali diri
dengan kemampuan literasi informasi, sehingga tidak mudah diprofokasi. Pemerintah
juga harus memainkan peran sosial dalam mewujudkan kehidupan yang toleran
dengan menjamin terwujudnya kebebasan beragama dan menindak tegas para pelaku
anarkis dan teroris.(Rosyidi, 2019)

Islam memiliki prinsip dan ketentuan tersendiri, yang harus dipegang teguh oleh
muslimin di dalam bertoleransi. Pertama, toleransi Islam tersebut terbatas dan fokus
pada masalah hubungan sosial kemasyarakatan yang dibangun atas dasar kasih sayang
dan persaudaraan kemanusiaan, sejauh tidak bertentangan dan atau tidak melanggar
ketentuan teologis Islami. Kedua, toleransi Islam di wilayah agama hanya sebatas
membiarkan dan memberikan suasana kondusif bagi umat lain untuk beribadah
menjalankan ajaran agamanya. Bukan akhlak Islam menghalangi umat lain agama
untuk beribadah menurut keyakinan dan tata cara agamanya, apatah lagi memaksa
umat lain berkonversi kepada Islam. Ketiga, di dalam bertoleransi kemurnian akidah
dan syariah wajib dipelihara. Maka Islam sangat melarang toleransi yang kebablasan,
yakni perilaku toleransi yang bersifat kompromistis yang bernuansa sinkretis.(Suryan,
2017)

Dengan demikian, secara normatif, [slam menawarkan paradigma toleransi yang
kokoh, rasional, dan aplikatif. Masalah muncul bukan pada ajarannya, melainkan
pada pemahaman dan implementasinya dalam konteks sosial tertentu.(Syafiq A.
Mughni, 2012)

. Realitas Sosial Toleransi Umat Islam

Komarudin Hidayat menyebutkan ada lima tipologi sikap keberagamaan, yakni
“eksklu-sivisme, inklusivisme, pluralisme, eklekti-visme, dan universalisme”.
Masing-masing dari kelima tipologi ini tidak berarti saling terlepas dan terputus satu
sama lainnya dan tidak pula permanen, tetapi lebih tepat dikatakan sebagai sebuah
kecenderungan menonjol, mengingat setiap agama maupun sikap keberagamaan
senantiasa memiliki potensi untuk melahirkan kelima sikap di atas.(Casram, 2016)

Meskipun ajaran Islam secara normatif menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi,
realitas sosial umat Islam saat ini tidak selalu mencerminkan idealitas tersebut. Dalam
banyak konteks, baik di negara-negara mayoritas Muslim maupun dalam komunitas

diaspora, praktik intoleransi masih sering terjadi dalam berbagai bentuk(Mas’od et

283



Toleransi Dalam Islam: Antara Idealitas Ajaran Dan Realitas Sosial

284

al., 2024). Hal ini menunjukkan adanya jurang yang cukup lebar antara ajaran agama
dan implementasinya dalam kehidupan sosial.

. Fenomena Intoleransi dalam Masyarakat Muslim

Berbagai studi dan laporan menunjukkan bahwa umat Islam di sejumlah
negara menghadapi tantangan serius dalam mengelola perbedaan internal maupun
eksternal. Intoleransi terhadap kelompok minoritas agama, mazhab, atau etnis
kerap terjadi dan bahkan terkadang mendapat justifikasi keagamaan.(Human
Rights Watch, 2023) Misalnya, diskriminasi terhadap kelompok Syiah di beberapa
wilayah, tindakan kekerasan terhadap Ahmadiyah, atau pelabelan “sesat”
terhadap kelompok keagamaan tertentu.(Azyumardi Azra, 2000)

Laporan dari organisasi HAM internasional maupun lembaga penelitian lokal
sering mencatat bahwa intoleransi di lingkungan Muslim bukan hanya berbasis
pada perbedaan agama, tetapi juga pada perbedaan interpretasi terhadap ajaran
Islam itu sendiri.(Setara Institute, 2023) Fenomena ini diperparah dengan minimnya
literasi keagamaan yang inklusif dan masih dominannya pendekatan tekstual-

literal dalam memahami dalil.(Ulil Abshar Abdalla, 2005)

. Peran Institusi dan Media Sosial dalam Dinamika Toleransi

Lembaga keagamaan dan tokoh agama memiliki peran strategis dalam
membentuk pandangan masyarakat tentang toleransi. Sayangnya, dalam beberapa
kasus, institusi keagamaan justru terjebak dalam politik identitas dan memperkuat
narasi eksklusivisme. Alih-alih menjadi jembatan perdamaian, sebagian lembaga
ini berperan dalam membangun batas-batas identitas yang sempit dan berpotensi
menimbulkan konflik sosial.(Robert W. Hefner, 2000)

Media sosial turut berperan dalam memperkuat polarisasi identitas
keagamaan. Algoritma platform digital sering kali memperkuat echo chamber
yang membuat pengguna hanya terpapar pada pandangan sejenis dan memicu
penghakiman terhadap kelompok berbeda.(Zeynep Tufekci, 2017) Dalam banyak
kasus, informasi hoaks atau ujaran kebencian yang dikemas dalam simbol
keagamaan dengan cepat menyebar dan membentuk opini publik yang
intoleran.(Wahid Foundation, 2022)

Sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, Indonesia

menawarkan gambaran kompleks tentang toleransi Islam dalam praktik sosial. Di



Jurnal Dakwatul Islam Vol. 9 No. 2 Juni 2025
E-ISSN: 2828-5484

satu sisi, nilai-nilai Pancasila dan keragaman budaya menjadi dasar bagi

kehidupan yang toleran dan demokratis.(Ahmad Syafii Maarif, 2009) Namun di sisi

lain, sejumlah peristiwa intoleransi keagamaan menunjukkan adanya fragilitas

dalam semangat kebinekaan tersebut.(Yudian Wahyudi, 2001)

Kasus pembubaran rumah ibadah minoritas, penolakan terhadap perayaan
keagamaan tertentu, serta ujaran kebencian berbasis agama menjadi tantangan
nyata bagi umat Islam Indonesia untuk merefleksikan kembali ajaran Islam yang
rahmatan lil ‘alamin.(Komnas HAM, 2021) Dalam konteks ini, munculnya gerakan
Islam moderat dan dialog antaragama menjadi langkah positif yang perlu
diperkuat secara struktural dan kultural.

C. Kesenjangan antara Idealitas dan Realitas

Kesenjangan antara idealitas ajaran Islam tentang toleransi dan realitas sosial
umatnya merupakan persoalan kompleks yang melibatkan berbagai faktor-teologis,
sosiologis, politik, dan historis. Ajaran normatif Islam secara jelas menekankan
prinsip rahmah, kebebasan, dan keadilan dalam hubungan antarumat manusia, namun
implementasinya di berbagai tempat justru mencerminkan eksklusivisme,
diskriminasi, dan bahkan kekerasan.(John L. Esposito dan Dalia Mogahed, 2007)
Faktor-Faktor Penyebab Kesenjangan

Salah satu faktor utama adalah pendekatan tekstual-literal terhadap nash (teks
agama), yang cenderung mengabaikan konteks historis dan maqasid (tujuan-tujuan
hukum Islam). Penafsiran yang sempit terhadap ayat-ayat al-Qur’an atau hadits
seringkali digunakan untuk membenarkan perilaku intoleran, padahal ajaran Islam
bersifat kontekstual dan mengandung nilai-nilai universal seperti keadilan, kasih
sayang, dan kebebasan beragama.(Khaled Abou El Fadl, 2001)

Faktor kedua adalah politisasi agama. Dalam banyak kasus, isu-isu keagamaan
dimobilisasi untuk kepentingan politik identitas, baik oleh elit agama maupun
kekuatan politik®. Hal ini menjadikan agama sebagai alat pemecah, bukan sebagai
perekat sosial. Kampanye politik yang mengandalkan dikotomi “kami” versus
“mereka” sering memperkuat sikap eksklusif dalam komunitas Muslim.(M. Syafi’i
Anwar, 2002)

Selain itu, rendahnya literasi keagamaan masyarakat juga memperparah kondisi

ini. Banyak umat Islam yang menerima informasi agama dari sumber-sumber yang

285



Toleransi Dalam Islam: Antara Idealitas Ajaran Dan Realitas Sosial

tidak kredibel atau tidak moderat, seperti media sosial dan kanal dakwah instan®. Hal
ini mengurangi kemampuan umat untuk memahami ajaran Islam secara utuh dan
kontekstual, serta memperbesar potensi radikalisasi.(Ahmad Suaedy, 2018)

Peran Pendidikan dan Dakwah dalam Menjembatani Kesenjangan

Pendidikan Islam yang berbasis pada prinsip moderasi (wasatiyyah) merupakan
kunci penting dalam menutup celah antara ideal dan realitas. Kurikulum keagamaan
yang inklusif dan dialogis dapat menumbuhkan kesadaran bahwa toleransi bukanlah
bentuk kompromi aqidah, tetapi ekspresi dari kemuliaan akhlak dan penghormatan
terhadap sesama manusia.(Azyumardi Azra, 1999b)

Lembaga pendidikan, mulai dari pesantren hingga perguruan tinggi Islam,
memiliki peran strategis dalam membentuk pemahaman keagamaan yang terbuka dan
kritis. Begitu juga dengan lembaga dakwah yang harus mulai bergerak dari dakwah
konfrontatif menuju dakwah persuasif yang menekankan sisi etika dan humanisme
Islam.(Haedar Nashir, 2015)

Program-program seperti dialog antaragama, forum lintas iman, dan pelatihan
literasi digital keagamaan dapat menjadi solusi praktis untuk membentuk masyarakat
yang lebih toleran. Hal ini tidak hanya bertujuan menyelaraskan kembali praktik
sosial dengan ajaran Islam, tetapi juga menegaskan bahwa Islam sebagai agama

rahmat dapat hidup berdampingan dengan pluralitas.

Simpulan
Toleransi merupakan nilai fundamental dalam ajaran Islam yang bersumber dari

wahyu ilahi, baik melalui Al-Qur’an maupun Sunnah Nabi Muhammad SAW. Ajaran-
ajaran tersebut tidak hanya menegaskan pentingnya hidup berdampingan secara damai,
tetapi juga memberikan kerangka normatif yang mendukung prinsip-prinsip universal
seperti kebebasan beragama, penghormatan terhadap martabat manusia, serta keadilan
sosial.

Namun, dalam realitas sosial umat Islam dewasa ini, masih terdapat kesenjangan
yang nyata antara nilai-nilai ideal ajaran Islam dan praktik kehidupan keagamaan sehari-
hari. Berbagai bentuk intoleransi yang terjadi-baik antarumat beragama maupun
intraumat Islam menunjukkan bahwa tantangan terbesar bukan terletak pada teks
keagamaannya, melainkan pada pemahaman, penafsiran, dan implementasinya di tengah

masyarakat.

286



Jurnal Dakwatul Islam Vol. 9 No. 2 Juni 2025
E-ISSN: 2828-5484

Faktor-faktor seperti literasi keagamaan yang rendah, politisasi agama, dan
dominasi tafsir literalistik turut memperparah kesenjangan ini. Meski demikian, masih
terbuka ruang yang luas untuk membangun kembali praktik keagamaan yang lebih
inklusif dan toleran, melalui pendekatan pendidikan, dakwah yang humanis, serta
penguatan institusi keagamaan yang moderat.

Beberapa rekomendasi yang dapat dilakukan untuk menjembatani kesenjangan
antara idealitas dan realitas toleransi dalam Islam dapat dengan Revitalisasi pendidikan
Islam yang moderat, baik di lingkungan formal seperti sekolah dan pesantren, maupun
informal melalui majelis taklim, dengan kurikulum yang menekankan nilai-nilai
keislaman universal: rahmah, adil, dan toleran. Peningkatan kapasitas dakwah digital
dengan menyiapkan dai dan konten keagamaan yang berbasis pada literasi digital dan
narasi inklusif. Hal ini penting untuk mengimbangi arus informasi keagamaan yang
ekstrem dan tidak berdasar. Penguatan lembaga keagamaan sebagai agen moderasi,
dengan memperluas kerja sama lintas iman, serta pelatihan khusus bagi pemimpin agama
agar memiliki sensitivitas terhadap isu-isu keberagaman dan hak asasi manusia.
Penegakan hukum terhadap tindakan intoleran harus berjalan secara konsisten dan adil,
guna memberikan efek jera serta menciptakan ruang publik yang aman bagi semua
kelompok agama dan keyakinan. Mendorong riset dan publikasi ilmiah mengenai
toleransi dalam Islam, baik secara historis maupun kontemporer, agar diskursus publik
tidak didominasi oleh suara-suara ekstrem.

Dengan langkah-langkah tersebut, harapannya umat Islam dapat mengembalikan
posisi Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin yang benar-benar membawa kedamaian

dan keadilan bagi seluruh umat manusia.

Referensi

Abdul Aziz. (2015). Moderasi Islam di Indonesia. UIN Press.
Abdullah Saeed. (2004). Freedom of Religion, Apostasy and Islam. Ashgate.

Ahmad Suaedy. (2018). Muslim and the City: Urban Islamic Movements in Indonesia.
2018.

Ahmad Syafii Maarif. (2009). Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan.
Mizan.

Al-Qaradawi, Y. (2015). Islam: Religion of Tolerance and Peace. Islamic Research
Academy.

287



Toleransi Dalam Islam: Antara Idealitas Ajaran Dan Realitas Sosial

Anslem Strauss dan Juliet Corbin, T. M. S. dan I. M. (2013). Dasar-Dasar Penelitian
Kualitatif Tatalangkah dan Teknik-teknik Teoritisasi Data. Pustaka elajar.

Azyumardi Azra. (1999a). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium
Baru. Logos.

Azyumardi Azra. (1999b). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium
Baru. Logos.

Azyumardi Azra. (2000). Islam Substantif. Mizan.

Casram, C. (2016). Membangun Sikap Toleransi Beragama dalam Masyarakat Plural.
Wawasan: Jurnal Illmiah Agama Dan Sosial Budaya, 1(2), 187-198.
https://doi.org/10.15575/jw.v1i2.588

Fazlur Rahman. (2009). Major Themes of the Qur’an, Second Edition. University of
Chicago Press.

Ghazali, A. M. (2016). Toleransi Beragama Dan Kerukunan Dalam Perspektif Islam.
Religious: Jurnal Agama Dan Lintas Budaya, 1(1), 25-40.

Haedar Nashir. (2015). Moderatisme Indonesia: Islam dan Dinamika Sosial Politik
Kebangsaan. UMY Press.

Hair, M. (2021). Toleransi dalam Islam dan Relevansinya pada Masa Kini. June.

Haris, M. (2024). INTERAKSI SOSIAL DAN JARINGAN EKONOMI PEDAGANG
KAKI LIMA DALAM KONTEKS PERUBAHAN EKONOMI LOKAI.
Masyarakat Madani: Jurnal Kajian Islam Dan Pengembangan Masyarakat, 9(1),
84-98.

Haris, M., Maulana Anshori, A., Indra Laksana, B., & Sutan Syarif Kasim Riau, N. (n.d.).
Peran Modal Sosial dalam Peningkatan Ekonomi Pedagang Kaki Lima: Tinjauan
Sosiologi Ekonomi pada Objek Wisata Putri Kacamayang-Pekanbaru.
https://ejournal.uinib.ac.id/jurnal/index.php/tathwir/index

Human Rights Watch. (2023). World Report 2023. HRW.

John L. Esposito dan Dalia Mogahed. (2007). Who Speaks for Islam? What a Billion
Muslims Really Think. Gallup Press.

Kamali, M. H. (2015). The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur’anic Principle
of Wasatiyyah. Oxford University Press.

Khaled Abou El Fadl. (2001). Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority and
Women. Oneworld.

Khaled Abou El Fadl. (2005). The Great Theft: Wrestling Islam from the Extremists.
Harper San Francisco.

Komnas HAM. (2021). Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan: Laporan Tahun 2021.

288



Jurnal Dakwatul Islam Vol. 9 No. 2 Juni 2025
E-ISSN: 2828-5484

M. Syafi’i Anwar. (2002). Political Islam in Post-Suharto Indonesia. Transaction
Publishers.

M. Syafi’i Anwar. (2010). Political Islam in Indonesia. PPIM UIN Jakarta.

Mas’od, M. M., Anshori, A. M., Haris, M., Zahrina, S., & Kunci, K. (2024).
PEMAHAMAN REALITAS SOSIAL EKONOMI MASYARAKAT MELALUI
RISET AKSI PARTISIPATIF. Jurnal Dakwatul Islam, 9(1).
https://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Dakwatullslam

Moleong, L. J. (2020). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). PT Remaja
Rosdakarya.

Muhammad Khalid Masud. (2003). Islamic Law and Society: The Rise of Toleration in
Islamic Thought. Routledge.

Nashir, H. (2017). Moderatisme Islam: Menangkal Radikalisasi. UGM Press.

Ramadan, T. (2007). In the Footsteps of the Prophet: Lessons from the Life of
Muhammad. Oxford University Press.

Religious Tolerance in Indonesia. (2022). Indonesian Ministry of Religious Affairs.
Kemenag.

Robert W. Hefner. (2000). Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia.
Princeton University Press.

Rosyidi, M. F. A. A. (2019). Konsep Toleransi dalam Islam dan Implementasinya di
Masyarakat Indonesia. Jurnal Madaniyah, 9(2), 277-296.

Setara Institute. (2023). Laporan Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan di Indonesia
2023.

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Alfabeta.

Suryan, S. (2017). Toleransi Antarumat Beragama: Perspektif Islam. Jurnal Ushuluddin,
23(2), 185. https://doi.org/10.24014/jush.v23i2.1201

Suryani, H. (2023). Toleransi Menurut Perspektif Studi Islam: Pemahaman, Relevansi,
Tantangan Dan Prospek Dalam Masyarakat Kontemporer. MUSHAF JOURNAL :
Jurnal lImu Al Quran Dan Hadis, 3(3), 455-466.

Syafig A. Mughni. (2012). Pluralisme, Konflik dan Pendidikan Agama Islam. UIN Maliki
Press.

Ulil Abshar Abdalla. (2005). Islam dan Kebebasan Berpikir. Kompas.
Wahid Foundation. (2022). Indeks Kota Toleran 2022.
Yudian Wahyudi. (2001). Relasi Agama dan Negara dalam Perspektif Islam. LKIS.

Zeynep Tufekci. (2017). Twitter and Tear Gas: The Power and Fragility of
Networked Protest. Yale University Press.

289



