
Jurnal Dakwatul Islam Vol. 9 No. 2  Juni 2025 

E-ISSN: 2828-5484 

 

275 
 

 
 

 

 
 

 

TOLERANSI DALAM ISLAM: ANTARA IDEALITAS AJARAN DAN 

REALITAS SOSIAL 
 

Agus Anwar Pahutar, Mahyudin Ritonga, Ahmad Lahmi, Rosniati Hakim 

 

Sekolah Tinggi Agama Islam Tapanuli 

Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat 

Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat 

Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat 

Email: agusanwarsipahutar@gmail.com 

 

Abstrak 

Artikel ini membahas dinamika antara idealitas ajaran Islam mengenai toleransi dan realitas 

sosial umat Islam dewasa ini. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain 

deskriptif-analitik untuk mengkaji hubungan antara idealitas ajaran toleransi dalam Islam dan 

realitas sosial umat Islam. Melalui metode ini, penulis bertujuan untuk menggambarkan 

fenomena yang terjadi, baik dalam konteks teologis maupun sosial, serta menganalisis faktor-

faktor yang mempengaruhi penerapan ajaran Islam tentang toleransi dalam praktik kehidupan 

sehari-hari. Islam sebagai agama yang membawa rahmat bagi seluruh alam mengandung 

prinsip-prinsip dasar yang mendukung kehidupan damai dan saling menghormati antar umat 

manusia. Nilai-nilai tersebut secara eksplisit tercermin dalam Al-Qur’an dan Sunnah Nabi 

Muhammad SAW, yang mengajarkan penghargaan terhadap perbedaan, kebebasan beragama, 

dan perlakuan adil terhadap semua golongan. Namun demikian, dalam praktik sosial, umat Islam 

di berbagai belahan dunia masih dihadapkan pada tantangan intoleransi yang bersumber dari 

pemahaman keagamaan yang sempit, politisasi agama, serta lemahnya literasi keagamaan. 

Artikel ini menganalisis akar kesenjangan tersebut dan menawarkan pendekatan solutif melalui 

penguatan pendidikan Islam moderat, dakwah humanis, serta peran aktif lembaga keagamaan 

dalam membangun budaya toleransi. Dengan pendekatan kualitatif dan analisis normatif-

sosiologis, tulisan ini menegaskan pentingnya reorientasi praksis keagamaan agar sesuai dengan 

semangat Islam sebagai agama yang inklusif dan universal. 

Kata kunci: Toleransi, Islam, idealitas, realitas sosial, moderasi, keberagaman 

 

Abstract 

This article explores the dynamics between the ideal teachings of Islam on tolerance and 

the current social realities faced by Muslim communities. The research employs a qualitative 

approach with a descriptive-analytical design to examine the relationship between the ideal of 

tolerance in Islamic teachings and the lived experiences of Muslims. Through this method, the 

author seeks to describe the phenomenon from both theological and social perspectives, and to 

analyze the factors that influence the implementation of Islamic values of tolerance in everyday 

life. As a religion that brings mercy to all of creation, Islam upholds fundamental principles that 

support peaceful coexistence and mutual respect among human beings. These values are 

explicitly reflected in the Qur’an and the Sunnah of the Prophet Muhammad (peace be upon him), 

which advocate respect for diversity, freedom of religion, and fair treatment of all people. 

Nevertheless, in social practice, Muslim communities across various regions still face the 

challenge of intolerance, which stems from narrow religious interpretations, the politicization of 

religion, and weak religious literacy. This article analyzes the root causes of this gap and offers 

constructive approaches through the strengthening of moderate Islamic education, humanistic 

da’wah, and the active role of religious institutions in fostering a culture of tolerance. Using a 

Dakwatul Islam 
Jurnal Ilmiah Prodi PMI 
Institut Agama Islam Diniyah Pekanbaru 
Volume ( 9 ) Nomor ( 2 ), Juni 2025 
https://ojs.diniyah.ac.id/index.php/DakwatulIslam  
P-ISSN: 2581-0987 E-ISSN: 2828-5484 

https://ojs.diniyah.ac.id/index.php/DakwatulIslam


Toleransi Dalam Islam: Antara Idealitas Ajaran Dan Realitas Sosial 

276 
 

qualitative approach and normative-sociological analysis, the paper emphasizes the urgent need 

for a reorientation of religious praxis that aligns with the inclusive and universal spirit of Islam. 

Keywords: Tolerance, Islam, ideality, social reality, moderation, diversity 

 

Pendahuluan 

Toleransi merupakan sikap saling menghormati, saling menerima dan saling 

menghargai di tengah keragaman budaya, kebebasan berekspresi dan karakter manusia. 

Salah satu prinsip utama agama Islam adalah toleransi, yang mendorong penghargaan 

terhadap perbedaan dan keberagaman dalam masyarakat. Konsep toleransi dalam Islam 

menekankan betapa pentingnya menghormati hak-hak setiap orang, mendukung keadilan, 

dan menciptakan harmoni di antara umat Muslim dan masyarakat umum.(Suryani, 2023) 

Toleransi dalam Islam bukan hanya sebuah ajaran, tetapi juga sebuah nilai 

fundamental yang mencerminkan karakter dasar agama ini sebagai agama yang 

membawa rahmat (kasih sayang) bagi seluruh umat manusia dan alam semesta. Sejak 

awal, Islam mengajarkan prinsip-prinsip universal yang mendukung keadilan sosial, 

kebebasan beragama, dan penghormatan terhadap sesama(Kamali, 2015). Namun, dalam 

kenyataannya, meskipun ajaran Islam secara normatif mengedepankan nilai-nilai 

toleransi, realitas sosial umat Islam dalam berbagai konteks sering kali menunjukkan 

adanya praktik-praktik intoleransi, eksklusivisme, dan diskriminasi. Fenomena ini tidak 

hanya terjadi di kalangan umat Islam, tetapi juga dalam hubungan mereka dengan 

kelompok agama atau etnis lain.(Khaled Abou El Fadl, 2005) 

Toleransi dalam Islam, sebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an dan Sunnah, 

meliputi berbagai dimensi, mulai dari toleransi terhadap perbedaan agama, pemahaman 

terhadap keragaman dalam ajaran Islam itu sendiri, hingga toleransi dalam konteks sosial 

dan politik.(Azyumardi Azra, 1999a) Konsep rahmatan lil ‘alamin, yang berarti rahmat 

bagi seluruh alam semesta, mencerminkan betapa pentingnya nilai toleransi dalam Islam. 

Ajaran ini, yang disampaikan oleh Nabi Muhammad SAW, menekankan pentingnya 

hidup berdampingan dengan penuh kedamaian dan saling menghormati, tanpa 

memandang perbedaan keyakinan atau latar belakang.(Al-Qaradawi, 2015) 

Namun, dalam praktik sosial, ajaran toleransi tersebut sering kali terdistorsi oleh 

faktor-faktor eksternal maupun internal, yang menyebabkan munculnya perbedaan antara 

idealitas ajaran dan realitas sosial umat Islam(Mas’od et al., 2024). Beberapa faktor yang 

memengaruhi hal ini adalah pemahaman keagamaan yang sempit, pengaruh politik 

identitas, serta faktor sosial-ekonomi yang memperburuk polarisasi di kalangan 



Jurnal Dakwatul Islam Vol. 9 No. 2  Juni 2025 

E-ISSN: 2828-5484 

 

277 
 

masyarakat Muslim.(Nashir, 2017) Fenomena seperti kekerasan antaragama, diskriminasi 

terhadap kelompok minoritas agama dan etnis, serta ketegangan antara mazhab dalam 

Islam, adalah contoh nyata dari kesenjangan antara ajaran Islam yang toleran dengan 

kenyataan yang ada di lapangan.(M. Syafi’i Anwar, 2010) 

Islam, sebagai agama yang memiliki berbagai tradisi intelektual dan tafsir yang 

kaya, memiliki potensi besar untuk menjadi sumber perdamaian dan kerukunan. Namun, 

ketidaksesuaian antara ajaran agama dan implementasinya dalam kehidupan sehari-hari 

menjadi masalah yang perlu diatasi. Dalam banyak kasus, ajaran Islam dipahami secara 

literal dan eksklusif, yang berujung pada interpretasi yang sempit dan intoleran terhadap 

perbedaan.(Haris et al., n.d.; Muhammad Khalid Masud, 2003) Oleh karena itu, perlu adanya 

kajian mendalam mengenai bagaimana ajaran toleransi dalam Islam dipahami dan 

diterapkan dalam konteks sosial saat ini, serta apa yang menjadi penyebab terjadinya 

kesenjangan antara ajaran tersebut dan realitas sosial yang ada. 

Melalui kajian ini, penulis berusaha mengungkap akar penyebab kesenjangan 

antara idealitas ajaran toleransi dalam Islam dengan realitas sosial umat Islam. Penelitian 

ini juga bertujuan untuk mencari solusi agar ajaran Islam yang toleran dapat terwujud 

dalam praktik sosial, baik di dalam dunia Muslim itu sendiri maupun dalam interaksinya 

dengan dunia non-Muslim. Selain itu, kajian ini berupaya untuk mengidentifikasi faktor-

faktor yang menghambat tercapainya toleransi sosial yang sejati, serta memberikan 

rekomendasi bagi umat Islam dan lembaga-lembaga keagamaan dalam menciptakan 

masyarakat yang lebih inklusif, damai, dan menghargai keberagaman.(Muhammad Khalid 

Masud, 2003) 

Islam adalah agama yang menyebar ke berbagai belahan dunia, dengan pengikut 

lebih dari 1,8 miliar jiwa yang tersebar di Asia, Afrika, Eropa, dan Amerika. Dengan 

jumlah umat yang begitu besar dan beragam, Islam tentu dihadapkan pada tantangan besar 

terkait bagaimana ajaran agama ini dapat diterima dan diterapkan dalam berbagai konteks 

sosial yang berbeda-beda. Salah satu tantangan terbesar adalah bagaimana ajaran agama 

ini, yang secara eksplisit mendukung prinsip-prinsip toleransi dan perdamaian, dapat 

terwujud dalam praktik sosial yang nyata, di tengah-tengah kenyataan global yang 

semakin plural dan kompleks.(Muhammad Khalid Masud, 2003) 

Di banyak negara Muslim, termasuk Indonesia yang merupakan negara dengan 

populasi Muslim terbesar di dunia, toleransi beragama telah menjadi topik yang sangat 



Toleransi Dalam Islam: Antara Idealitas Ajaran Dan Realitas Sosial 

278 
 

penting. Namun, dalam beberapa tahun terakhir, fenomena intoleransi, baik di dalam 

masyarakat Muslim maupun dalam hubungan antara umat Islam dengan umat agama lain, 

semakin meningkat. Hal ini terlihat dalam banyaknya kasus kekerasan antaragama, 

penutupan rumah ibadah, dan diskriminasi terhadap kelompok minoritas, baik dalam 

Islam sendiri (seperti antara Sunni dan Syiah, atau antara kelompok mayoritas dan 

minoritas seperti Ahmadiyah) maupun terhadap agama lain.(Religious Tolerance in 

Indonesia, 2022) 

Dalam konteks Indonesia, yang dikenal dengan semboyan "Bhinneka Tunggal Ika" 

(berbeda-beda tetapi tetap satu), toleransi beragama menjadi suatu hal yang sangat 

penting¹⁶. Namun, meskipun Indonesia secara resmi mengakui keberagaman agama dan 

memberikan kebebasan beragama, praktik intoleransi dan kekerasan berbasis agama tetap 

terjadi. Laporan-laporan dari organisasi-organisasi hak asasi manusia dan lembaga 

penelitian keagamaan menunjukkan bahwa diskriminasi terhadap kelompok minoritas 

agama masih sering terjadi, baik di tingkat sosial maupun politik.(Human Rights Watch, 

2023) 

Tantangan lain yang dihadapi umat Islam terkait toleransi adalah kurangnya 

pemahaman yang mendalam tentang ajaran Islam yang moderat dan inklusif. Banyak 

umat Islam yang masih terjebak dalam pemahaman yang sempit tentang agama, yang 

cenderung mengarah pada eksklusivisme dan pemisahan diri dari kelompok lain.(Abdul 

Aziz, 2015) Faktor-faktor ini semakin diperburuk oleh pemahaman yang kaku dan tekstual 

terhadap teks-teks agama, yang tidak mempertimbangkan konteks sosial dan historis di 

balik wahyu tersebut. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif (Haris, 2024)dengan desain 

deskriptif-analitik(Sugiyono, 2019), yang bertujuan untuk memahami dan menjelaskan 

kesenjangan antara idealitas ajaran Islam tentang toleransi dan realitas sosial yang 

dihadapi umat Islam saat ini. 

Data dikumpulkan melalui studi kepustakaan (library research)(Moleong, 2020) 

terhadap sumber-sumber primer seperti ayat-ayat Al-Qur’an, hadits Nabi SAW, serta 

dokumen-dokumen sejarah seperti Piagam Madinah. Sumber sekunder diperoleh dari 



Jurnal Dakwatul Islam Vol. 9 No. 2  Juni 2025 

E-ISSN: 2828-5484 

 

279 
 

literatur ilmiah, laporan hak asasi manusia, serta hasil penelitian sosial-keagamaan 

kontemporer. 

Pendekatan normatif-sosiologis digunakan untuk menafsirkan teks-teks keagamaan 

dalam konteks dinamika sosial modern. Analisis dilakukan secara kualitatif, dengan 

mengidentifikasi tema-tema utama (thematic analysis)  

(Anslem  Strauss  dan  Juliet  Corbin, 2013) yang berkaitan dengan prinsip-prinsip 

toleransi Islam dan faktor-faktor penghambat implementasinya dalam masyarakat 

Muslim. 

Dengan metode ini, penelitian tidak hanya menguraikan konstruksi ideal ajaran 

Islam yang menekankan nilai-nilai rahmat, keadilan, dan kebebasan beragama, tetapi juga 

mengkritisi realitas sosial umat yang kadang kontradiktif terhadap nilai-nilai tersebut. 

Hasil dari pendekatan ini diharapkan memberikan kontribusi pada upaya penyelarasan 

antara ajaran normatif Islam dan praksis sosial yang lebih inklusif dan berkeadaban.

  

Hasil dan Pembahasan 

A. Toleransi Dalam Persfektif Normatif Islam 

Istilah toleransi berasal dari bahasa Inggris tolerance atau tolerantia dalam bahasa 

Latin. Dalam bahasa Arab istilah ini merujuk kepada kata tasamuh atau tasahul yaitu; 

to tolerate, to overlook, excuse, to be indulgent,, forbearing, lenient, tolerant, 

merciful. Perkataan tasamuh; bermakna hilm dan tasahul; diartikan sebagai 

indulgence, tolerance, toleration, forbearance, leniency, lenitt, clemency, mercy dan 

kindness. Sementara, kata "kerukunan" dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia yang 

diterbitkan oleh Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, diartikan sebagai “hidup 

bersama dalam masyarakat melalui "kesatuan hati" dan "bersepakat" untuk tak 

menciptakan perselisihan dan pertengkaran". Kerukunan adalah kata yang dipenuhi 

oleh muatan makna "baik" dan "damai". Intinya, hidup bersama dalam masyarakat 

dengan "kesatuan hati" dan "bersepakat" untuk tidak menciptakan perselisihan dan 

pertengkaran. Bila pemaknaan ini dijadikan pegangan, maka “kerukunan” adalah 

sesuatu yang ideal dan didambakan oleh masyarakat manusia.(Ghazali, 2016)  

Di dalam Islam, istilah tasamuh pada dasarnya tidak semata-mata selaras makna 

dengan kata tolerance, karena tasamuh memberi arti memberi dan mengambil. 

Tasamuh berisi tindakan tuntutan dan penerimaan dalam batas-batas tertentu. 

Tasamuh berisi harapan pada satu pihak untuk memberi dan mengambil secara 



Toleransi Dalam Islam: Antara Idealitas Ajaran Dan Realitas Sosial 

280 
 

sekaligus. Subjek yang melakukan tasamuh dalam Islam dinamakan mutasamihin, 

yang berarti “pemaaf, penerima, menawarkan, pemurah sebagai tuan rumah kepada 

tamu”. Dalam pelaksanaannya, orang yang melakukan tindakan tasamuh ini tidak 

sepatutnya menerima saja sehingga menekan batasan hak dan kewajibannya sendiri. 

Dengan kata lain, perilaku tasamuh dalam beragama memiliki pengertian untuk tidak 

saling melanggar batasan, terutama yang berkaitan dengan batasan keimanan 

(aqidah). Meskipun tasamuh memiliki pengertian seperti di atas, dalam banyak 

konteks, ia seringkali diselaraskan arti dengan kata “toleransi”. Al-Qur’an tidak 

pernah menyebut-nyebut kata tasamuh/toleransi secara tersurat dalam ayat-ayatnya. 

Namun, secara eksplisit al-Qur’an menjelaskan konsep toleransi dengan segala 

batasan-batasannya. Oleh karena itu, dalam implementasinya ayat-ayat yang 

menjelaskan tentang konsep toleransi dapat dijadikan rujukan dalam 

kehidupan.(Ghazali, 2016) 

Toleransi dalam Islam bukan sekadar nilai tambahan, melainkan bagian esensial 

dari ajaran agama itu sendiri. Dalam dimensi normatif yakni ajaran yang bersumber 

dari Al-Qur’an dan Sunnah, toleransi tampil sebagai prinsip dasar yang menjiwai 

relasi antarindividu, antarumat, bahkan antaragama. Islam tidak hanya mengakui 

keberagaman sebagai fakta sosial, tetapi juga sebagai kehendak ilahi yang harus 

dihargai dan dijaga secara etis dan spiritual.(Abdullah Saeed, 2004) 

1. Toleransi dalam Al-Qur’an 

Di dalam syariat Islam toleransi antar umat beragama cenderung 

bermakna horizontal dari segi pendekatannya, atau dilakukan antar manusia yang 

memiliki ikatan yang sangat kuat sebagai ciptaan tuhan. Sementara secara 

vertikal, menjelaskan akidah dan syari’at yang berkaitan dengan konsep 

“Tauhid,” yang merupakan konsep ketuhanan dalam Islam, sehingga tidak bisa 

ditolerir dengan konsep ketuhanan agama lain. Sehingga bagi seorang muslim, 

sikap toleransi yang tepat adalah: 1) Tidak ada toleransi dalam konsep akidah, 

seperti saling mengimani akidah satu sama lain; 2) Toleransi dalam kacamata 

sosial harus tetap dilaksanakan, untuk menjalin tali persaudaraan antar umat 

manusia, selama tidak bersinggungan dalam hal akidah; 3) Toleransi harus 

didasarkan kepada semboyan “Bhineka Tunggal Ika” dan konsep tasamuh, agar 

setiap orang bisa menghargai kepercayaan satu sama lain; 4) Senantiasa 



Jurnal Dakwatul Islam Vol. 9 No. 2  Juni 2025 

E-ISSN: 2828-5484 

 

281 
 

melaksanakan konsep “Tawazun,” yaitu usaha meyeimbangkan segala aspek 

dalam kehidupannya.(Hair, 2021) 

Islam menyadari dan mengakui kenyataan pluralisme agama sebagai 

kodrat yang diciptakan oleh Allah pada diri setiap manusia, bahwa setiap orang 

secara naluriah memang memiliki kecenderungan berbeda, termasuk dalam 

menentukan dan memilih agama yang dijadikan panutan. Allah Yang Maha Kuasa 

tidak menciptakan dan atau memaksa manusia harus seragam dan bersatu dalam 

satu agama, melainkan memberikan kebebasan kepada manusia untuk 

menentukan pilihan yang saling berbeda(Suryan, 2017), seperti dinyatakan oleh 

ayat: 

لََ يزََالوُْنَ مُخْتلَِفِيْنََۙ  احِدةًَ وَّ ةً وَّ  وَلَوْ شَاۤءَ رَبُّكَ لجََعلََ النَّاسَ امَُّ

“Jika Tuhanmu menghendaki, tentu Dia akan menjadikan manusia umat yang 

satu. Namun, mereka senantiasa berselisih (dalam urusan agama),” 

 

Al-Qur’an juga banyak memuat ayat yang menunjukkan pengakuan 

terhadap perbedaan sebagai bagian dari ciptaan Allah SWT. Salah satu ayat yang 

paling sering dijadikan rujukan adalah: 

“Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari laki-laki dan 

perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya 

kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi 

Allah ialah orang yang paling bertakwa.” (QS. Al-Hujurat [49]: 13) 

 

Ayat ini menegaskan bahwa keberagaman adalah suatu keniscayaan yang 

memiliki tujuan moral dan sosial: ta’aruf (saling mengenal), bukan tanaffur 

(saling membenci).(Fazlur Rahman, 2009) Dalam konteks beragama, Al-Qur’an 

juga memuat prinsip kebebasan beragama secara eksplisit: 

“Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama. Sungguh, telah jelas jalan yang 

benar dari yang sesat.” (QS. Al-Baqarah [2]: 256) 

 

Ayat ini bukan hanya menunjukkan penghargaan Islam terhadap 

kebebasan memilih keyakinan, tetapi juga menjadi dasar bagi prinsip non-

kompulsif dalam dakwah Islam.(Khaled Abou El Fadl, 2005) Prinsip ini diperkuat 

lagi dengan ayat-ayat lain seperti QS. Al-Kafirun dan QS. Yunus [10]: 99, yang 

menekankan bahwa hidayah adalah hak prerogatif Allah, bukan hasil pemaksaan 

manusia. 

 



Toleransi Dalam Islam: Antara Idealitas Ajaran Dan Realitas Sosial 

282 
 

2. Toleransi dalam Sunnah Nabi Muhammad SAW 

Nabi Muhammad SAW tidak hanya menyampaikan wahyu, tetapi juga 

mencontohkan bagaimana prinsip-prinsip Islam diterapkan dalam kehidupan 

nyata. Dalam interaksinya dengan komunitas Yahudi, Nasrani, dan bahkan 

penyembah berhala, Rasulullah menampilkan sikap yang penuh etika, 

kesantunan, dan keadilan. Misalnya, Piagam Madinah (Mitsaq al-Madinah) 

menjadi bukti konkret bagaimana Rasulullah membangun tatanan masyarakat 

multikultural yang diikat oleh kesepakatan bersama, bukan paksaan 

agama.(Ramadan, 2007) 

Nabi juga memberi perlindungan kepada kaum minoritas, bahkan setelah 

mereka berbeda pandangan secara teologis. Dalam satu riwayat, Rasulullah 

berdiri menghormati jenazah seorang Yahudi yang lewat di hadapannya. Ketika 

ditanya, beliau menjawab, "Bukankah dia juga manusia?" (HR. Bukhari dan 

Muslim). Sikap ini menunjukkan fondasi humanistik dalam ajaran Islam yang 

menekankan penghormatan terhadap martabat manusia tanpa memandang latar 

belakang agama. 

3. Prinsip-Prinsip Universal dalam Toleransi Islam 

Ajaran Islam mengenai toleransi tidak berdiri sendiri, melainkan 

berkelindan dengan prinsip-prinsip lain seperti: 

3.1.‘Adalah (keadilan): Memberi hak kepada siapa pun tanpa diskriminasi. 

3.2.Ihsan (kebaikan): Bersikap lebih dari sekadar adil; mengedepankan welas 

asih. 

3.3.Hurriyah (kebebasan): Mengakui hak individu untuk memilih, berpikir, dan 

meyakini. 

3.4.Musawah (persamaan): Menolak superioritas berbasis agama, etnis, atau kelas 

sosial. 

Masyarakat Indonesia yang mayoritas muslim perlu mengimplementasikan 

konsep tersebut dalam kehidupan bermasyarakat, sehingga terwujudlah toleransi 

antar sesama. Terwujudnya toleransi beragama tidak mungkin tiba-tiba turun dari 

langit. Seluruh pihak termasuk tokoh agama, pemerintah dan masyarakat memiliki 

andil dalam mewujudkan situasi yang aman dan damai. Para tokoh agama perlu 

menyampaikan pemahaman keagamaan yang moderat, inklusif yang siap menerima 



Jurnal Dakwatul Islam Vol. 9 No. 2  Juni 2025 

E-ISSN: 2828-5484 

 

283 
 

perbedaan dan keragaman dalam kehidupan ini. Masyarakat perlu membekali diri 

dengan kemampuan literasi informasi, sehingga tidak mudah diprofokasi. Pemerintah 

juga harus memainkan peran sosial dalam mewujudkan kehidupan yang toleran 

dengan menjamin terwujudnya kebebasan beragama dan menindak tegas para pelaku 

anarkis dan teroris.(Rosyidi, 2019) 

Islam memiliki prinsip dan ketentuan tersendiri, yang harus dipegang teguh oleh 

muslimin di dalam bertoleransi. Pertama, toleransi Islam tersebut terbatas dan fokus 

pada masalah hubungan sosial kemasyarakatan yang dibangun atas dasar kasih sayang 

dan persaudaraan kemanusiaan, sejauh tidak bertentangan dan atau tidak melanggar 

ketentuan teologis Islami. Kedua, toleransi Islam di wilayah agama hanya sebatas 

membiarkan dan memberikan suasana kondusif bagi umat lain untuk beribadah 

menjalankan ajaran agamanya. Bukan akhlak Islam menghalangi umat lain agama 

untuk beribadah menurut keyakinan dan tata cara agamanya, apatah lagi memaksa 

umat lain berkonversi kepada Islam. Ketiga, di dalam bertoleransi kemurnian akidah 

dan syariah wajib dipelihara. Maka Islam sangat melarang toleransi yang kebablasan, 

yakni perilaku toleransi yang bersifat kompromistis yang bernuansa sinkretis.(Suryan, 

2017) 

Dengan demikian, secara normatif, Islam menawarkan paradigma toleransi yang 

kokoh, rasional, dan aplikatif. Masalah muncul bukan pada ajarannya, melainkan 

pada pemahaman dan implementasinya dalam konteks sosial tertentu.(Syafiq A. 

Mughni, 2012) 

B. Realitas Sosial Toleransi Umat Islam 

Komarudin Hidayat menyebutkan ada lima tipologi sikap keberagamaan, yakni 

“eksklu-sivisme, inklusivisme, pluralisme, eklekti-visme, dan universalisme”. 

Masing-masing dari kelima tipologi ini tidak berarti saling terlepas dan terputus satu 

sama lainnya dan tidak pula permanen, tetapi lebih tepat dikatakan sebagai sebuah 

kecenderungan menonjol, mengingat setiap agama maupun sikap keberagamaan 

senantiasa memiliki potensi untuk melahirkan kelima sikap di atas.(Casram, 2016) 

Meskipun ajaran Islam secara normatif menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi, 

realitas sosial umat Islam saat ini tidak selalu mencerminkan idealitas tersebut. Dalam 

banyak konteks, baik di negara-negara mayoritas Muslim maupun dalam komunitas 

diaspora, praktik intoleransi masih sering terjadi dalam berbagai bentuk(Mas’od et 



Toleransi Dalam Islam: Antara Idealitas Ajaran Dan Realitas Sosial 

284 
 

al., 2024). Hal ini menunjukkan adanya jurang yang cukup lebar antara ajaran agama 

dan implementasinya dalam kehidupan sosial. 

1. Fenomena Intoleransi dalam Masyarakat Muslim 

Berbagai studi dan laporan menunjukkan bahwa umat Islam di sejumlah 

negara menghadapi tantangan serius dalam mengelola perbedaan internal maupun 

eksternal. Intoleransi terhadap kelompok minoritas agama, mazhab, atau etnis 

kerap terjadi dan bahkan terkadang mendapat justifikasi keagamaan.(Human 

Rights Watch, 2023) Misalnya, diskriminasi terhadap kelompok Syiah di beberapa 

wilayah, tindakan kekerasan terhadap Ahmadiyah, atau pelabelan “sesat” 

terhadap kelompok keagamaan tertentu.(Azyumardi Azra, 2000) 

Laporan dari organisasi HAM internasional maupun lembaga penelitian lokal 

sering mencatat bahwa intoleransi di lingkungan Muslim bukan hanya berbasis 

pada perbedaan agama, tetapi juga pada perbedaan interpretasi terhadap ajaran 

Islam itu sendiri.(Setara Institute, 2023) Fenomena ini diperparah dengan minimnya 

literasi keagamaan yang inklusif dan masih dominannya pendekatan tekstual-

literal dalam memahami dalil.(Ulil Abshar Abdalla, 2005) 

2. Peran Institusi dan Media Sosial dalam Dinamika Toleransi 

Lembaga keagamaan dan tokoh agama memiliki peran strategis dalam 

membentuk pandangan masyarakat tentang toleransi. Sayangnya, dalam beberapa 

kasus, institusi keagamaan justru terjebak dalam politik identitas dan memperkuat 

narasi eksklusivisme. Alih-alih menjadi jembatan perdamaian, sebagian lembaga 

ini berperan dalam membangun batas-batas identitas yang sempit dan berpotensi 

menimbulkan konflik sosial.(Robert W. Hefner, 2000) 

Media sosial turut berperan dalam memperkuat polarisasi identitas 

keagamaan. Algoritma platform digital sering kali memperkuat echo chamber 

yang membuat pengguna hanya terpapar pada pandangan sejenis dan memicu 

penghakiman terhadap kelompok berbeda.(Zeynep Tufekci, 2017) Dalam banyak 

kasus, informasi hoaks atau ujaran kebencian yang dikemas dalam simbol 

keagamaan dengan cepat menyebar dan membentuk opini publik yang 

intoleran.(Wahid Foundation, 2022) 

Sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, Indonesia 

menawarkan gambaran kompleks tentang toleransi Islam dalam praktik sosial. Di 



Jurnal Dakwatul Islam Vol. 9 No. 2  Juni 2025 

E-ISSN: 2828-5484 

 

285 
 

satu sisi, nilai-nilai Pancasila dan keragaman budaya menjadi dasar bagi 

kehidupan yang toleran dan demokratis.(Ahmad Syafii Maarif, 2009) Namun di sisi 

lain, sejumlah peristiwa intoleransi keagamaan menunjukkan adanya fragilitas 

dalam semangat kebinekaan tersebut.(Yudian Wahyudi, 2001) 

Kasus pembubaran rumah ibadah minoritas, penolakan terhadap perayaan 

keagamaan tertentu, serta ujaran kebencian berbasis agama menjadi tantangan 

nyata bagi umat Islam Indonesia untuk merefleksikan kembali ajaran Islam yang 

rahmatan lil ‘alamin.(Komnas HAM, 2021) Dalam konteks ini, munculnya gerakan 

Islam moderat dan dialog antaragama menjadi langkah positif yang perlu 

diperkuat secara struktural dan kultural. 

C. Kesenjangan antara Idealitas dan Realitas 

Kesenjangan antara idealitas ajaran Islam tentang toleransi dan realitas sosial 

umatnya merupakan persoalan kompleks yang melibatkan berbagai faktor-teologis, 

sosiologis, politik, dan historis. Ajaran normatif Islam secara jelas menekankan 

prinsip rahmah, kebebasan, dan keadilan dalam hubungan antarumat manusia, namun 

implementasinya di berbagai tempat justru mencerminkan eksklusivisme, 

diskriminasi, dan bahkan kekerasan.(John L. Esposito dan Dalia Mogahed, 2007) 

Faktor-Faktor Penyebab Kesenjangan 

Salah satu faktor utama adalah pendekatan tekstual-literal terhadap nash (teks 

agama), yang cenderung mengabaikan konteks historis dan maqāṣid (tujuan-tujuan 

hukum Islam). Penafsiran yang sempit terhadap ayat-ayat al-Qur’an atau hadits 

seringkali digunakan untuk membenarkan perilaku intoleran, padahal ajaran Islam 

bersifat kontekstual dan mengandung nilai-nilai universal seperti keadilan, kasih 

sayang, dan kebebasan beragama.(Khaled Abou El Fadl, 2001) 

Faktor kedua adalah politisasi agama. Dalam banyak kasus, isu-isu keagamaan 

dimobilisasi untuk kepentingan politik identitas, baik oleh elit agama maupun 

kekuatan politik⁴. Hal ini menjadikan agama sebagai alat pemecah, bukan sebagai 

perekat sosial. Kampanye politik yang mengandalkan dikotomi “kami” versus 

“mereka” sering memperkuat sikap eksklusif dalam komunitas Muslim.(M. Syafi’i 

Anwar, 2002) 

Selain itu, rendahnya literasi keagamaan masyarakat juga memperparah kondisi 

ini. Banyak umat Islam yang menerima informasi agama dari sumber-sumber yang 



Toleransi Dalam Islam: Antara Idealitas Ajaran Dan Realitas Sosial 

286 
 

tidak kredibel atau tidak moderat, seperti media sosial dan kanal dakwah instan⁶. Hal 

ini mengurangi kemampuan umat untuk memahami ajaran Islam secara utuh dan 

kontekstual, serta memperbesar potensi radikalisasi.(Ahmad Suaedy, 2018) 

Peran Pendidikan dan Dakwah dalam Menjembatani Kesenjangan 

Pendidikan Islam yang berbasis pada prinsip moderasi (wasatiyyah) merupakan 

kunci penting dalam menutup celah antara ideal dan realitas. Kurikulum keagamaan 

yang inklusif dan dialogis dapat menumbuhkan kesadaran bahwa toleransi bukanlah 

bentuk kompromi aqidah, tetapi ekspresi dari kemuliaan akhlak dan penghormatan 

terhadap sesama manusia.(Azyumardi Azra, 1999b) 

Lembaga pendidikan, mulai dari pesantren hingga perguruan tinggi Islam, 

memiliki peran strategis dalam membentuk pemahaman keagamaan yang terbuka dan 

kritis. Begitu juga dengan lembaga dakwah yang harus mulai bergerak dari dakwah 

konfrontatif menuju dakwah persuasif yang menekankan sisi etika dan humanisme 

Islam.(Haedar Nashir, 2015) 

Program-program seperti dialog antaragama, forum lintas iman, dan pelatihan 

literasi digital keagamaan dapat menjadi solusi praktis untuk membentuk masyarakat 

yang lebih toleran. Hal ini tidak hanya bertujuan menyelaraskan kembali praktik 

sosial dengan ajaran Islam, tetapi juga menegaskan bahwa Islam sebagai agama 

rahmat dapat hidup berdampingan dengan pluralitas. 

 

Simpulan 

Toleransi merupakan nilai fundamental dalam ajaran Islam yang bersumber dari 

wahyu ilahi, baik melalui Al-Qur’an maupun Sunnah Nabi Muhammad SAW. Ajaran-

ajaran tersebut tidak hanya menegaskan pentingnya hidup berdampingan secara damai, 

tetapi juga memberikan kerangka normatif yang mendukung prinsip-prinsip universal 

seperti kebebasan beragama, penghormatan terhadap martabat manusia, serta keadilan 

sosial. 

Namun, dalam realitas sosial umat Islam dewasa ini, masih terdapat kesenjangan 

yang nyata antara nilai-nilai ideal ajaran Islam dan praktik kehidupan keagamaan sehari-

hari. Berbagai bentuk intoleransi yang terjadi-baik antarumat beragama maupun 

intraumat Islam menunjukkan bahwa tantangan terbesar bukan terletak pada teks 

keagamaannya, melainkan pada pemahaman, penafsiran, dan implementasinya di tengah 

masyarakat. 



Jurnal Dakwatul Islam Vol. 9 No. 2  Juni 2025 

E-ISSN: 2828-5484 

 

287 
 

Faktor-faktor seperti literasi keagamaan yang rendah, politisasi agama, dan 

dominasi tafsir literalistik turut memperparah kesenjangan ini. Meski demikian, masih 

terbuka ruang yang luas untuk membangun kembali praktik keagamaan yang lebih 

inklusif dan toleran, melalui pendekatan pendidikan, dakwah yang humanis, serta 

penguatan institusi keagamaan yang moderat. 

Beberapa rekomendasi yang dapat dilakukan untuk menjembatani kesenjangan 

antara idealitas dan realitas toleransi dalam Islam dapat dengan Revitalisasi pendidikan 

Islam yang moderat, baik di lingkungan formal seperti sekolah dan pesantren, maupun 

informal melalui majelis taklim, dengan kurikulum yang menekankan nilai-nilai 

keislaman universal: rahmah, adil, dan toleran. Peningkatan kapasitas dakwah digital 

dengan menyiapkan dai dan konten keagamaan yang berbasis pada literasi digital dan 

narasi inklusif. Hal ini penting untuk mengimbangi arus informasi keagamaan yang 

ekstrem dan tidak berdasar. Penguatan lembaga keagamaan sebagai agen moderasi, 

dengan memperluas kerja sama lintas iman, serta pelatihan khusus bagi pemimpin agama 

agar memiliki sensitivitas terhadap isu-isu keberagaman dan hak asasi manusia. 

Penegakan hukum terhadap tindakan intoleran harus berjalan secara konsisten dan adil, 

guna memberikan efek jera serta menciptakan ruang publik yang aman bagi semua 

kelompok agama dan keyakinan. Mendorong riset dan publikasi ilmiah mengenai 

toleransi dalam Islam, baik secara historis maupun kontemporer, agar diskursus publik 

tidak didominasi oleh suara-suara ekstrem. 

Dengan langkah-langkah tersebut, harapannya umat Islam dapat mengembalikan 

posisi Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin yang benar-benar membawa kedamaian 

dan keadilan bagi seluruh umat manusia. 

 

Referensi  

 

Abdul Aziz. (2015). Moderasi Islam di Indonesia. UIN Press. 

Abdullah Saeed. (2004). Freedom of Religion, Apostasy and Islam. Ashgate. 

Ahmad Suaedy. (2018). Muslim and the City: Urban Islamic Movements in Indonesia. 

2018. 

Ahmad Syafii Maarif. (2009). Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan. 

Mizan. 

Al-Qaradawi, Y. (2015). Islam: Religion of Tolerance and Peace. Islamic Research 

Academy. 



Toleransi Dalam Islam: Antara Idealitas Ajaran Dan Realitas Sosial 

288 
 

Anslem  Strauss  dan  Juliet  Corbin, T. M. S. dan I. M. (2013). Dasar-Dasar  Penelitian 

Kualitatif Tatalangkah dan Teknik-teknik Teoritisasi Data. Pustaka elajar. 

Azyumardi Azra. (1999a). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium 

Baru. Logos. 

Azyumardi Azra. (1999b). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium 

Baru. Logos. 

Azyumardi Azra. (2000). Islam Substantif. Mizan. 

Casram, C. (2016). Membangun Sikap Toleransi Beragama dalam Masyarakat Plural. 

Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama Dan Sosial Budaya, 1(2), 187–198. 

https://doi.org/10.15575/jw.v1i2.588 

Fazlur Rahman. (2009). Major Themes of the Qur’an, Second Edition. University of 

Chicago Press. 

Ghazali, A. M. (2016). Toleransi Beragama Dan Kerukunan Dalam Perspektif Islam. 

Religious: Jurnal Agama Dan Lintas Budaya, 1(1), 25–40. 

Haedar Nashir. (2015). Moderatisme Indonesia: Islam dan Dinamika Sosial Politik 

Kebangsaan. UMY Press. 

Hair, M. (2021). Toleransi dalam Islam dan Relevansinya pada Masa Kini. June. 

Haris, M. (2024). INTERAKSI SOSIAL DAN JARINGAN EKONOMI PEDAGANG 

KAKI LIMA DALAM KONTEKS PERUBAHAN EKONOMI LOKAl. 

Masyarakat Madani: Jurnal Kajian Islam Dan Pengembangan Masyarakat, 9(1), 

84–98. 

Haris, M., Maulana Anshori, A., Indra Laksana, B., & Sutan Syarif Kasim Riau, N. (n.d.). 

Peran Modal Sosial dalam Peningkatan Ekonomi Pedagang Kaki Lima: Tinjauan 

Sosiologi Ekonomi pada Objek Wisata Putri Kacamayang-Pekanbaru. 

https://ejournal.uinib.ac.id/jurnal/index.php/tathwir/index 

Human Rights Watch. (2023). World Report 2023. HRW. 

John L. Esposito dan Dalia Mogahed. (2007). Who Speaks for Islam? What a Billion 

Muslims Really Think. Gallup Press. 

Kamali, M. H. (2015). The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur’anic Principle 

of Wasatiyyah. Oxford University Press. 

Khaled Abou El Fadl. (2001). Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority and 

Women. Oneworld. 

Khaled Abou El Fadl. (2005). The Great Theft: Wrestling Islam from the Extremists. 

Harper San Francisco. 

Komnas HAM. (2021). Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan: Laporan Tahun 2021. 



Jurnal Dakwatul Islam Vol. 9 No. 2  Juni 2025 

E-ISSN: 2828-5484 

 

289 
 

M. Syafi’i Anwar. (2002). Political Islam in Post-Suharto Indonesia. Transaction 

Publishers. 

M. Syafi’i Anwar. (2010). Political Islam in Indonesia. PPIM UIN Jakarta. 

Mas’od, M. M., Anshori, A. M., Haris, M., Zahrina, S., & Kunci, K. (2024). 

PEMAHAMAN REALITAS SOSIAL EKONOMI MASYARAKAT MELALUI 

RISET AKSI PARTISIPATIF. Jurnal Dakwatul Islam, 9(1). 

https://ojs.diniyah.ac.id/index.php/DakwatulIslam 

Moleong, L. J. (2020). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). PT Remaja 

Rosdakarya. 

Muhammad Khalid Masud. (2003). Islamic Law and Society: The Rise of Toleration in 

Islamic Thought. Routledge. 

Nashir, H. (2017). Moderatisme Islam: Menangkal Radikalisasi. UGM Press. 

Ramadan, T. (2007). In the Footsteps of the Prophet: Lessons from the Life of 

Muhammad. Oxford University Press. 

Religious Tolerance in Indonesia. (2022). Indonesian Ministry of Religious Affairs. 

Kemenag. 

Robert W. Hefner. (2000). Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. 

Princeton University Press. 

Rosyidi, M. F. A. A. (2019). Konsep Toleransi dalam Islam dan Implementasinya di 

Masyarakat Indonesia. Jurnal Madaniyah, 9(2), 277–296. 

Setara Institute. (2023). Laporan Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan di Indonesia 

2023. 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 

Suryan, S. (2017). Toleransi Antarumat Beragama: Perspektif Islam. Jurnal Ushuluddin, 

23(2), 185. https://doi.org/10.24014/jush.v23i2.1201 

Suryani, H. (2023). Toleransi Menurut Perspektif Studi Islam: Pemahaman, Relevansi, 

Tantangan Dan Prospek Dalam Masyarakat Kontemporer. MUSHAF JOURNAL : 

Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 3(3), 455–466. 

Syafiq A. Mughni. (2012). Pluralisme, Konflik dan Pendidikan Agama Islam. UIN Maliki 

Press. 

Ulil Abshar Abdalla. (2005). Islam dan Kebebasan Berpikir. Kompas. 

Wahid Foundation. (2022). Indeks Kota Toleran 2022. 

Yudian Wahyudi. (2001). Relasi Agama dan Negara dalam Perspektif Islam. LKIS. 

Zeynep Tufekci. (2017). Twitter and Tear Gas: The Power and Fragility of 

Networked Protest. Yale University Press. 


