Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 3 No. 2 Edisi Juli— Desember 2025

Halaman 103 - 112
Ecospirituality Islam
(Mengajarkan Cinta Lingkungan Melalui Pelajaran PAI)

Juni Erpida Nasution*
Institut Agama Islam Diniyyah Pekanbaru
JI. KH. Ahmad Dahlan, Sukajadi, Pekanbaru Riau

juni@diniyah.ac.id
Article History:
Received: Revised: Accepted: Published:
21/01/2026 22/01/2026 25/01/2026 25/01/2026

https://doi.org/10.46781/baitul_hikmah.v3i2.1996
Corresponding Author: juni@diniyah.ac.id

Abstract

The global environmental crisis demands an educational approach that goes beyond technocratic
aspects to also touch on the transformation of students' values and paradigms. This article aims
to analyze the integration of Islamic ecospirituality in Islamic Religious Education (IRE) so that
students understand nature as a trust and a sign of God's greatness, not merely a source of
resources. This study uses a qualitative approach with an intrinsic case study design at SDIT
Sakinah Pekanbaru, involving IRE teachers, students, and the principal. Data were collected
through interviews, observations, and document analysis (lesson plans, curriculum), then
analyzed using thematic analysis. The results show that teachers build Islamic ecospirituality
through three main constructs: ecological monotheism, khilafah as stewardship, and ecological
worship manifested in learning practices. The integration of ecospirituality is implemented
through three models, namely thematic infusion in PAI material, value-based projects in real
environmental care activities, and a reflective-contemplative approach through tadabbur alam
(contemplation of nature). The impact is evident in the holistic development of students:
strengthening conceptual understanding (khalifah-amanah in the context of the environment),
increasing spiritual ecological empathy, and forming environmentally friendly behaviors such as
saving water, maintaining cleanliness, and avoiding actions that damage plants. This finding
confirms that PAI learning has the potential to become a strategic vehicle for shaping
environmentally conscious character based on Islamic values.

Keywords: Islamic ecospirituality; love for the environment; Islamic Religious Education (PAI);
learning integration

Abstrak
Krisis lingkungan global menuntut pendekatan pendidikan yang tidak berhenti pada aspek
teknokratis, tetapi juga menyentuh transformasi nilai dan paradigma peserta didik. Artikel ini
bertujuan menganalisis integrasi ecospirituality Islam dalam pembelajaran Pendidikan Agama
Islam (PAI) agar siswa memaknai alam sebagai amanah dan ayat kauniyah yang merefleksikan
kebesaran Allah, bukan semata sumber daya. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan desain studi kasus intrinsik di SDIT Sakinah Pekanbaru, melibatkan guru PAI, siswa,

103 | Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 3 No. 2 Edisi Juli— Desember 2025

Halaman 103 - 112
kepala sekolah. Data dikumpulkan melalui wawancara, observasi serta analisis dokumen (RPP,
kurikulum. kemudian dianalisis menggunakan analisis tematik. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa guru membangun ecospirituality Islam melalui tiga konstruksi utama: tauhid ekologis,
khilafah sebagai pemeliharaan, dan ibadah ekologis yang terwujud dalam praktik pembelajaran.
Integrasi ecospirituality dilaksanakan melalui tiga model, yaitu infusi tematik pada materi PAI,
proyek berbasis nilai dalam aktivitas nyata kepedulian lingkungan, serta pendekatan reflektif-
kontemplatif melalui tadabbur alam. Dampaknya tampak pada perkembangan siswa secara
holistik: penguatan pemahaman konseptual (khalifah-amanah dalam konteks lingkungan),
peningkatan empati ekologis spiritual, dan terbentuknya perilaku ramah lingkungan seperti
hemat air, menjaga kebersihan, serta menghindari tindakan merusak tanaman. Temuan ini
menegaskan bahwa pembelajaran PAI berpotensi menjadi wahana strategis untuk membentuk
karakter peduli lingkungan berbasis nilai-nilai Islam.

Kata kunci: Ecospirituality Islam; cinta lingkungan; Pendidikan Agama Islam (PAI); integrasi
pembelajaran.

A. Pendahuluan

Krisis lingkungan global telah menjadi tantangan besar yang semakin memburuk dalam
beberapa dekade terakhir. Perubahan iklim yang drastis, polusi udara, kerusakan ekosistem, dan
hilangnya keanekaragaman hayati menunjukkan dampak yang signifikan terhadap kualitas
hidup manusia dan keberlanjutan bumi sebagai tempat tinggal. Laporan-laporan ilmiah global,
seperti yang dikeluarkan oleh IPCC (Intergovernmental Panel on Climate Change), semakin
menegaskan bahwa kerusakan lingkungan ini sebagian besar disebabkan oleh aktivitas manusia,
bukan hanya faktor alamiah'’. Oleh karena itu, solusi terhadap permasalahan ini memerlukan
pendekatan yang melibatkan perubahan nilai dan paradigma masyarakat, bukan hanya solusi
teknokratis atau kebijakan berbasis teknologi.

Dalam konteks agama, Islam memiliki banyak ajaran yang menekankan pentingnya
hubungan harmonis antara manusia dan alam. Konsep ini diuraikan dalam Al-Qur'an dan hadis,
yang mengajarkan bahwa alam adalah ciptaan Allah yang harus dijaga dan dihormati. Allah
berfirman dalam Al-Qur'an, "Dia-lah yang menjadikan segala sesuatu yang ada di bumi sebagai
tanda-tanda kebesaran-Nya bagi orang yang berpikir” (QS. Al-Bagarah: 164). Dalam ajaran
Islam, manusia bukanlah penguasa alam, tetapi khalifah yang diberi tanggung jawab untuk
merawat dan menjaga bumi dengan sebaik-baiknya. Oleh karena itu, Islam mengajarkan konsep
keseimbangan atau mizan, yang mengharuskan umat Islam untuk menjaga hubungan seimbang
dengan alam?®.

Namun, meskipun ajaran-ajaran ekologis ini sangat jelas dalam teks-teks suci Islam, praktik
di banyak masyarakat Muslim sering kali tidak mencerminkan nilai-nilai tersebut.3 dalam
studinya di Indonesia menemukan bahwa meskipun pelajaran lingkungan sudah dimasukkan

! Intergovernmental Panel on Climate Change, Climate Change 2022: Mitigation of Climate Change, ed.
P R Shukla et al., Contribution of Working Group Il to the Sixth Assessment Report of the Intergovernmental
Panel on Climate Change (Cambridge, UK and New York, NY, USA: Cambridge University Press, 2022),
https://doi.org/10.1017/9781009157926.

2 Seyyed Hossein Nasr, “Islam and the Environment: Toward a Sustainable Future,” Islamic Studies
Journal 29, no. 1 (2020): 100-112.

3 M Zain, “Kesadaran Lingkungan Di Kalangan Siswa: Studi Kasus Di Indonesia,” Jurnal Pendidikan
Lingkungan 15, no. 3 (2021): 122-38.

104 | Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 3 No. 2 Edisi Juli— Desember 2025

Halaman 103 - 112
dalam kurikulum pendidikan, pemahaman dan kesadaran lingkungan di kalangan pelajar masih
bersifat teoretis dan belum banyak diterjemahkan dalam tindakan nyata. Ini menunjukkan
adanya kesenjangan antara ajaran agama yang kaya akan prinsip lingkungan dengan penerapan
yang kurang efektif dalam kehidupan sehari-hari.

Ecospirituality Islam muncul sebagai respons terhadap permasalahan ini. Konsep ini
menggabungkan kesadaran spiritual agama dengan tindakan ekologis konkret. Ecospirituality
Islam menekankan bahwa alam adalah bagian dari ciptaan Allah yang harus dihormati dan
dilindungi, bukan dieksploitasi. Konsep ini tidak hanya melihat alam sebagai sumber daya, tetapi
juga sebagai amanah (trust) yang harus dijaga dan dipelihara dengan penuh rasa tanggung
jawab. Hal ini selaras dengan ajaran Islam yang menempatkan manusia sebagai penjaga bumi
(khalifah) dan mengajarkan agar manusia memperlakukan alam dengan penuh kasih sayang
dan hormat (Makramah)4.

Namun, penerapan konsep ecospirituality Islam dalam kehidupan sehari-hari di kalangan
umat Muslim, terutama di kalangan generasi muda, masih terbilang rendah. Hal ini dapat
disebabkan oleh kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) yang lebih banyak berfokus pada
aspek ritual keagamaan dan akhlak sosial antarmanusia, sedangkan dimensi akhlak terhadap
alam (al-akhlaq al-aliyah) kurang mendapat perhatian yang memadai dalam pendidikan formal>.
PAI di Indonesia, meskipun memiliki potensi besar untuk menginternalisasikan nilai-nilai
ecospirituality Islam, masih terbatas dalam penyajian materi yang berhubungan langsung
dengan lingkungan. Hal ini menyebabkan pelajaran tentang alam dan ekologi dalam PAI sering
kali hanya menjadi sub-bab kecil dalam pembelajaran, diajarkan secara kognitif tanpa
membangkitkan kesadaran spiritual dan empati ekologis pada siswa.

Berdasarkan kenyataan tersebut, artikel ini berargumen bahwa integrasi ecospirituality
Islam dalam kurikulum PAI adalah langkah strategis untuk mengatasi krisis lingkungan dan
meningkatkan kesadaran ekologis di kalangan pelajar. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai ini,
PAI dapat mengubah paradigma peserta didik mengenai alam dari sekadar sumber daya
(resource) menjadi amanah dan tanda kebesaran Tuhan (ayah). Penerapan nilai-nilai tersebut
tidak hanya penting untuk pembentukan karakter yang baik, tetapi juga relevan dengan
tantangan global abad ke-21, seperti yang tercermin dalam tujuan Sustainable Development
Goals (SDGs) yang mendukung keberlanjutan dan tanggung jawab ekologis.

Dengan penguatan basis teologis (tauhid), etika (akhlak), dan hukum (figh al-bi'ah) yang
berkaitan dengan lingkungan, PAI dapat membentuk generasi Muslim yang tidak hanya taat
dalam ibadah ritual, tetapi juga bertanggung jawab secara ekologis. Selain itu, pendekatan ini
juga dapat berkontribusi terhadap pencapaian tujuan pendidikan nasional yang bertujuan untuk
menciptakan karakter bangsa yang baik, serta mendukung terwujudnya masyarakat yang lebih
peduli terhadap lingkungan®.

B. Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus intrinsik untuk
memahami secara mendalam integrasi nilai-nilai ecospirituality Islam dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI) di SDIT Sakinah Pekanbaru. Lokasi dipilih secara purposif

4 Nasr, “Islam and the Environment: Toward a Sustainable Future.”

> M Fadli and A Muthoifin, “Pendidikan Agama Islam Dan Konservasi Alam: Menyemai Kesadaran
Lingkungan Dalam Kurikulum,” Jurnal Pendidikan Islam 35, no. 2 (2023): 45-60.

6 Fadli and Muthoifin.

105| Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 3 No. 2 Edisi Juli— Desember 2025

Halaman 103 - 112
berdasarkan kriteria sekolah yang memiliki program eksplisit terkait Islam dan lingkungan.
Subjek penelitian meliputi guru PAI, siswa, kepala sekolah, dan koordinator program yang
dipilih melalui teknik purposive dan snowball sampling hingga mencapai saturasi data’.

Pengumpulan data dilakukan dengan triangulasi metode: (1) wawancara mendalam semi-
terstruktur dengan seluruh informan; (2) observasi partisipan terhadap proses pembelajaran
dan kegiatan lingkungan; dan (3) analisis dokumen terhadap RPP, kurikulum, dan karya siswa®.
Seluruh wawancara direkam dan ditranskrip verbatim, sedangkan observasi didokumentasikan
dalam jurnal lapangan.

Data dianalisis secara interaktif menggunakan analisis tematik model® melalui enam tahap:
familiarisasi data, pembuatan kode awal, pencarian tema, peninjauan tema, pendefinisian tema,
dan produksi laporan. Analisis dibantu perangkat lunak NVivo 12 untuk manajemen kode. Proses
ini diperkuat dengan analisis domain untuk memahami struktur makna kultural*°.

Keabsahan data dijaga melalui empat kriteria™: kredibilitas (triangulasi, member check,
peer debriefing), transferabilitas (deskripsi kontekstual yang kaya), dependabilitas (audit trail),
dan konfirmabilitas (reflektivitas peneliti). Aspek etika penelitian dipatuhi sepenuhnya, meliputi
persetujuan terinformasi, kerahasiaan identitas, prinsip manfaat, dan hak mengundurkan diri
bagi partisipan (BERA, 2018).

C. Pembahasan
Temuan Hasil Penelitian (Berbasis Data Kualitatif)
1. Temuan tentang Guru: Konstruksi Pemahaman Ecospirituality Islam Guru PAI

Hasil penelitian menunjukkan bahwa guru Pendidikan Agama Islam (PAI) di SDIT
Sakinah Pekanbaru memiliki pemahaman yang bersifat operasional, reflektif, dan aplikatif
mengenai ecospirituality Islam. Pemahaman tersebut tidak hanya berada pada tataran
konseptual, tetapi terwujud dalam cara guru memaknai, merencanakan, dan melaksanakan
pembelajaran PAI yang terhubung dengan isu lingkungan.

Pertama, guru memaknai ecospirituality Islam sebagai perwujudan tauhid ekologis,
yaitu pemahaman bahwa alam merupakan ayat kauniyah yang mengandung nilai-nilai
ketuhanan. Guru G1 mengungkapkan bahwa mengajarkan siswa untuk menyayangi pohon
merupakan bagian dari proses mengenalkan kebesaran Allah melalui ciptaan-Nya.
Pandangan ini tercermin dalam perencanaan pembelajaran, di mana guru secara konsisten
mengaitkan materi PAI dengan fenomena alam sebagai sarana internalisasi nilai tauhid dan
rasa syukur.

Kedua, konsep khilafah dipahami guru sebagai mandat moral untuk memelihara dan
menjaga alam. Guru tidak memaknai khilafah sebagai legitimasi dominasi manusia atas
lingkungan, melainkan sebagai tanggung jawab amanah. Guru G2 menekankan bahwa
manusia berperan sebagai penjaga bumi, sebagaimana ajaran Islam tentang pentingnya

" Michael Quinn Patton, Qualitative Research & Evaluation Methods: Integrating Theory and Practice,
4th ed. (Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2015).

8 Norman K Denzin, “Triangulation 2.0,” Journal of Mixed Methods Research 6, no. 2 (2012): 8088,
https://doi.org/10.1177/1558689812437186; Glenn A Bowen, “Document Analysis as a Qualitative Research
Method,” Qualitative Research Journal 9, no. 2 (2009): 27-40, https://doi.org/10.3316/QRJ0902027.

® Virginia Braun and Victoria Clarke, “Using Thematic Analysis in Psychology,” Qualitative Research in
Psychology 3, no. 2 (2006): 77-101, https://doi.org/10.1191/1478088706qp0630a.

10 James P Spradley, The Ethnographic Interview (Long Grove, IL: Waveland Press, 2016).

11'Yyonna S Lincoln and Egon G Guba, Naturalistic Inquiry (Beverly Hills, CA: Sage Publications, 1985).

106 | Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 3 No. 2 Edisi Juli— Desember 2025

Halaman 103 - 112
menanam dan merawat kehidupan dalam kondisi apa pun. Pemahaman ini terinternalisasi
dalam praktik pembelajaran melalui pemberian peran kepada siswa sebagai penjaga
lingkungan sekolah.

Ketiga, guru mengembangkan pemahaman tentang ibadah ekologis, yaitu pemaknaan
aktivitas ramah lingkungan sebagai bagian dari ibadah non-ritual. Guru G3
mengintegrasikan praktik wudhu dengan refleksi penggunaan air, sehingga siswa tidak
hanya memahami tata cara bersuci, tetapi juga menyadari dimensi etis dan spiritual dari
penggunaan sumber daya alam. Praktik ini menunjukkan bahwa nilai spiritual dapat
diinternalisasikan melalui aktivitas keseharian yang sederhana namun bermakna.

2. Temuan tentang Proses: Model Integrasi Ecospirituality Islam dalam Pembelajaran

PAI

Temuan penelitian menunjukkan bahwa integrasi ecospirituality Islam dalam
pembelajaran PAI dilakukan melalui proses yang sistematis, kontekstual, dan beragam,
yang terwujud dalam tiga model pembelajaran utama, yaitu infusi tematik, proyek berbasis
nilai, dan reflektif-kontemplatif.

Model infusi tematik diterapkan dengan mengaitkan nilai-nilai ecospirituality Islam ke
dalam materi PAI yang sudah ada. Dalam pembelajaran tentang bersuci, guru tidak hanya
mengajarkan aspek ritual, tetapi juga mengajak siswa memahami keterkaitan antara air,
kebersihan, dan tanggung jawab menjaga lingkungan. Pendekatan ini memungkinkan siswa
memaknai materi PAI secara lebih kontekstual dan relevan dengan kehidupan sehari-hari.

Model proyek berbasis nilai diwujudkan melalui keterlibatan siswa dalam kegiatan nyata
yang mengintegrasikan nilai Islam dan kepedulian lingkungan. Melalui proyek pengelolaan
sampah yang dikaitkan dengan nilai sedekah, siswa belajar bahwa menjaga kebersihan
lingkungan merupakan bagian dari amal saleh. Proyek ini tidak hanya mendorong
partisipasi aktif siswa, tetapi juga memperkuat pemahaman bahwa tindakan ekologis
memiliki nilai religius dan sosial.

Model reflektif-kontemplatif menempatkan alam sebagai ruang pembelajaran spiritual.
Guru mengajak siswa melakukan pengamatan langsung terhadap alam dalam suasana
hening, kemudian merefleksikan makna spiritual dari pengalaman tersebut. Refleksi siswa
menunjukkan kemampuan mengaitkan fenomena alam dengan nilai-nilai Islam, seperti
kerja sama, keteraturan ciptaan, dan kebesaran Allah.

3. Temuan tentang Hasil: Dampak Integrasi Ecospirituality Islam terhadap Siswa

Integrasi ecospirituality Islam dalam pembelajaran PAI memberikan dampak yang
holistik dan mendalam terhadap perkembangan siswa, yang tercermin pada ranah
kognitif, afektif, dan psikomotor.

Pada ranah kognitif, siswa menunjukkan pemahaman yang lebih bermakna mengenai
konsep-konsep keislaman yang berkaitan dengan lingkungan. Siswa tidak hanya mampu
menyebutkan konsep seperti khalifah atau amanah, tetapi juga menjelaskan maknanya
dalam konteks menjaga lingkungan dan kehidupan sehari-hari. Pemahaman ini berkembang
melalui pengalaman belajar yang kontekstual dan reflektif.

Pada ranah afektif, siswa menunjukkan perubahan sikap terhadap alam dengan
memandangnya sebagai ciptaan Allah yang memiliki nilai intrinsik. Sikap empati ekologis
terlihat dari meningkatnya kepedulian siswa terhadap kebersihan dan kelestarian
lingkungan sekolah. Siswa mengungkapkan perasaan enggan merusak tanaman atau

107 | Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 3 No. 2 Edisi Juli— Desember 2025

Halaman 103 - 112
membuang sampah sembarangan karena memaknai alam sebagai bagian dari ibadah dan
ketaatan kepada Allah.

Pada ranah psikomotor, siswa mulai mengadopsi perilaku ramah lingkungan secara
mandiri dalam kehidupan sehari-hari. Guru dan orang tua mengamati bahwa siswa
menunjukkan inisiatif dalam menjaga kebersihan, menghemat air, dan berpartisipasi dalam
kegiatan lingkungan baik di sekolah maupun di rumah. Perilaku ini menunjukkan bahwa
nilai-nilai ecospirituality Islam telah terinternalisasi dan diwujudkan dalam tindakan nyata.

Berikut Tabel memuat ringkasan tema - tema utama mencakup konstruksi pemahaman guru,

proses/model integrasi yang diterapkan, serta dampak yang terlihat pada siswa.

Tabel 1.

Temuan Kualitatif tentang Guru Konstruksi Pemahaman Ecospirituality Islam Guru PAI

Kategori Tema Utama Makna Manifestasi Bukti Data
Temuan Kualitatif dalam Praktik Kualitatif
Pembelajaran
Pemahaman  Tauhid Ekologis Alam Guru mengaitkan ~ Pernyataan guru
Teologis dimaknai materi PAl dengan tentang
sebagai ayat ciptaan Allah menyayangi
kauniyah dan  (tumbuhan, air, pohon sebagai
sarana lingkungan bagian dari
mengenal sekitar) pengenalan
kebesaran Allah; RPP
Allah memuat
indikator
pengenalan
Tuhan melalui
alam
Pemahaman  Khilafah sebagai Manusia Penugasan siswa Wawancara guru
Etis Pemeliharaan dipahami sebagai penjaga tentang peran
sebagai lingkungan manusia sebagai
penjaga sekolah penjaga bumi;
amanah bumi, observasi praktik
bukan perawatan
penguasa alam lingkungan
Pemahaman  Ibadah Ekologis Aktivitas Refleksi Observasi
Praktis ramah penggunaan air kegiatan
lingkungan dalam praktik “Muroja’ah Air
dimaknai wudhu Wudhu”; narasi
sebagai ibadah guru tentang
non-ritual integrasi ibadah
dan etika
lingkungan

108 | Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 3 No. 2 Edisi Juli— Desember 2025

Halaman 103 - 112

Tabel 2.
Temuan Kualitatif tentang Proses Model Integrasi Ecospirituality Islam dalam Pembelajaran
PAI
Model Karakteristik Bentuk Respons dan Bukti Data
Integrasi Proses Implementasi Pengalaman Kualitatif
Siswa
Infusi Tematik Integrasi nilai ~ Materi bersuci Siswa mengaitkan  Observasi
ecospirituality ~ dikaitkan praktik wudhu kelas; catatan
ke dalam dengan dengan tanggung pembelajaran;
materi PAI konservasi air jawab menjaga air ~ dokumen RPP
yang sudah dan kebersihan
ada lingkungan
Proyek Keterlibatan Proyek Siswa memaknai Wawancara
Berbasis Nilai  siswa dalam pengelolaan kebersihan sebagai  siswa;
kegiatan nyata sampah yang bagian dari amal dokumentasi
berbasis nilai  dikaitkan saleh kegiatan
Islam dengan nilai
sedekah
Reflektif- Alam Pengamatan Siswa Refleksi tertulis
Kontemplatif = digunakan alam dalam mengekspresikan siswa;
sebagai media  suasana hening makna spiritual observasi
tadabbur dan  di luar kelas dari fenomena aktivitas
refleksi alam tadabbur
spiritual
Tabel 3.
Temuan Kualitatif tentang Hasil Dampak Integrasi Ecospirituality Islam terhadap Siswa
Ranah Tema Dampak Deskripsi Indikasi Bukti Data
Perkembangan Perubahan Perilaku Kualitatif
Kognitif Pemahaman Siswa Siswa mampu Wawancara
Konseptual memahami menjelaskan siswa; hasil
Bermakna konsep Islam hubungan refleksi tertulis
(khalifah, ajaran Islam
amanah) dalam dengan
konteks pelestarian alam
lingkungan
Afektif Empati Muncul sikap Sikap enggan Observasi
Ekologis peduli terhadap  merusak perilaku;
Spiritual alam sebagai tanaman dan pernyataan
ciptaan Allah membuang siswa
sampah
sembarangan

109 | Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 3 No. 2 Edisi Juli— Desember 2025

Halaman 103 - 112

Psikomotor Praktik Ramah  Siswa Inisiatif menjaga Catatan guru
Lingkungan menerapkan kebersihan dan  dan orang tua;
perilaku menghemat air  observasi
ekologis dalam kegiatan
keseharian sekolah

D. Kesimpulan
1. Konstruksi Pemahaman Guru PAI dalam Perspektif Ecospirituality Islam

Temuan penelitian menunjukkan bahwa guru PAI membangun pemahaman
ecospirituality Islam melalui tiga konstruksi utama, yaitu tauhid ekologis, khilafah sebagai
pemeliharaan, dan ibadah ekologis. Konstruksi ini menegaskan bahwa pemahaman guru
tidak bersifat normatif-doktrinal, melainkan reflektif dan operasional.

Pemaknaan tauhid ekologis oleh guru yang melihat alam sebagai ayat kauniyah selaras
dengan pemikiran' yang menekankan bahwa alam dalam Islam merupakan manifestasi
kosmik dari keesaan Tuhan. Dalam perspektif ini, krisis lingkungan bukan semata-mata
persoalan teknis, melainkan krisis spiritual akibat terputusnya relasi sakral antara manusia
dan alam. Temuan bahwa guru menggunakan alam sebagai media pengenalan ketuhanan
menunjukkan bahwa pembelajaran PAI telah bergerak menuju rekonstruksi kesadaran
spiritual-ekologis sebagaimana diidealkan dalam ekoteologi Islam.

Selanjutnya, pemahaman khilafah sebagai tanggung jawab pemeliharaan memperkuat
pandangan'3 dan' yang menegaskan bahwa konsep khilafah dalam Islam bersifat etis dan
ekologis, bukan antroposentris. Praktik penugasan siswa sebagai penjaga lingkungan
sekolah mencerminkan internalisasi nilai amanah dan tanggung jawab ekologis yang
berkelanjutan. Hal ini menunjukkan bahwa ajaran Islam tentang kepemimpinan dapat
dioperasionalkan secara pedagogis untuk membangun kesadaran ekologis sejak dini.

Sementara itu, pemaknaan ibadah ekologis memperluas konsep ibadah dari ritual formal
menuju tindakan etis yang berdampak langsung pada lingkungan. Temuan ini sejalan
dengan gagasan's tentang Muslim environmentalisms, yang menempatkan tindakan ekologis
sebagai bagian integral dari kesalehan religius. Dengan mengintegrasikan praktik wudhu
dan refleksi penggunaan air, guru menunjukkan bahwa nilai spiritual dapat
diinternalisasikan melalui aktivitas keseharian yang sederhana namun bermakna.

2. Model Integrasi Ecospirituality Islam sebagai Praktik Pedagogis Kontekstual

Temuan mengenai tiga model integrasi infusi tematik, proyek berbasis nilai, dan
reflektif-kontemplatif menunjukkan bahwa ecospirituality Islam dapat diimplementasikan
secara sistematis dalam pembelajaran PAI tanpa harus mengubah struktur kurikulum secara
radikal. Model ini mencerminkan pendekatan pedagogis yang kontekstual dan berbasis nilai.

Model infusi tematik memungkinkan guru mengaitkan materi PAI dengan isu
lingkungan secara organik. Pendekatan ini sejalan dengan konsep situated cognition yang
dikemukakan oleh Brown et al. (1989), di mana pembelajaran menjadi lebih bermakna

12 Nasr, “Islam and the Environment: Toward a Sustainable Future.”

13 Richard Foltz, Frederick M Denny, and Azizan Baharuddin, eds., Islam and Ecology: A Bestowed Trust
(Cambridge, MA: Center for the Study of World Religions, Harvard University, 2017).

14 Odeh Al-Jayyousi, Islam and Sustainable Development: New Worldviews (London: Routledge, 2021).

15 Anna M Gade, Muslim Environmentalisms: Religious and Social Foundations (New York, NY: Columbia
University Press, 2019).

110 | Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 3 No. 2 Edisi Juli— Desember 2025

Halaman 103 - 112
ketika pengetahuan dikaitkan dengan konteks kehidupan nyata. Dalam konteks
ecospirituality Islam, infusi tematik memungkinkan siswa memahami ajaran agama sebagai
pedoman hidup yang relevan dengan persoalan ekologis.

Model proyek berbasis nilai menunjukkan bagaimana pembelajaran PAI dapat
melampaui ruang kelas dan memasuki ranah praksis sosial. Integrasi nilai sedekah dengan
pengelolaan sampah memperlihatkan bahwa isu lingkungan dapat dijadikan medium
pembentukan karakter religius dan sosial. Temuan ini sejalan dengan pandangan'® yang
menekankan pentingnya pendidikan Islam yang responsif terhadap isu-isu kontemporer dan
berorientasi pada pembentukan etika sosial.

Model reflektif-kontemplatif menghadirkan dimensi khas ecospirituality Islam yang
jarang disentuh dalam pedagogi modern, yaitu pengalaman batin dan refleksi spiritual.
Praktik tadabbur alam memperkuat relasi emosional dan spiritual siswa dengan alam,
sebagaimana ditegaskan'” bahwa kesadaran ekologis sejati lahir dari kontemplasi dan
pengalaman spiritual, bukan semata-mata transfer pengetahuan.

3. Dampak Integrasi Ecospirituality Islam terhadap Perkembangan Siswa

Dampak integrasi ecospirituality Islam terhadap siswa tampak bersifat holistik,
mencakup ranah kognitif, afektif, dan psikomotor. Temuan ini menunjukkan bahwa
pembelajaran PAI yang berbasis ecospirituality mampu melampaui pembelajaran kognitif
semata dan menghasilkan perubahan makna serta perilaku.

Pada ranah kognitif, siswa menunjukkan pemahaman konseptual yang lebih bermakna
mengenai ajaran Islam yang berkaitan dengan lingkungan. Pemahaman ini tidak berhenti
pada definisi, tetapi terwujud dalam kemampuan siswa menjelaskan relasi antara ajaran
Islam dan tanggung jawab ekologis. Hal ini mendukung pandangan'® bahwa pendidikan
berbasis nilai spiritual memiliki potensi besar dalam membangun paradigma pembangunan
berkelanjutan.

Pada ranah afektif, muncul empati ekologis yang berbasis spiritual. Sikap siswa yang
memandang alam sebagai ciptaan Allah menunjukkan internalisasi nilai ecospirituality
Islam yang mendalam. Temuan ini sejalan dengan'® yang menekankan bahwa kesadaran
lingkungan dalam masyarakat Muslim sering kali berakar pada pengalaman religius dan
makna spiritual, bukan pada regulasi semata.

Pada ranah psikomotor, siswa mengadopsi perilaku ramah lingkungan secara mandiri
dalam kehidupan sehari-hari. Perilaku ini menunjukkan bahwa nilai-nilai ecospirituality
Islam telah terinternalisasi dan diwujudkan dalam tindakan nyata. Dalam perspektif
pendidikan Islam, perubahan perilaku ini mencerminkan keberhasilan proses ta'dib, yaitu
pembentukan adab yang menyatukan pengetahuan, sikap, dan tindakan.

16 Abdullah Sahin, “Critical Issues in Islamic Education Studies: Rethinking Islamic Pedagogy,” Religions
9, no. 11 (2018): 351, https://doi.org/10.3390/rel9110351.

17 Nasr, “Islam and the Environment: Toward a Sustainable Future.”

18 Al-Jayyousi, Islam and Sustainable Development: New Worldviews.

1% Gade, Muslim Environmentalisms: Religious and Social Foundations.

111 | Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 3 No. 2 Edisi Juli— Desember 2025

Halaman 103 - 112
DAFTAR PUSTAKA

Al-Jayyousi, Odeh. Islam and Sustainable Development: New Worldviews. London: Routledge,
2021.

Bowen, Glenn A. “Document Analysis as a Qualitative Research Method.” Qualitative Research
Journal 9, no. 2 (2009): 27-40. https://doi.org/10.3316/QRJ0902027.

Braun, Virginia, and Victoria Clarke. “Using Thematic Analysis in Psychology.” Qualitative
Research in Psychology 3, no. 2 (2006): 77-101.
https://doi.org/10.1191/1478088706qpo630a.

Change, Intergovernmental Panel on Climate. Climate Change 2022: Mitigation of Climate
Change. Edited by P R Shukla, J Skea, R Slade, A Al Khourdajie, R van Diemen, D McCollum,
M Pathak, et al. Contribution of Working Group III to the Sixth Assessment Report of the
Intergovernmental Panel on Climate Change. Cambridge, UK and New York, NY, USA:
Cambridge University Press, 2022. https://doi.org/10.1017/9781009157926.

Denzin, Norman K. “Triangulation 2.0.” Journal of Mixed Methods Research 6, no. 2 (2012): 80-
88. https://doi.org/10.1177/1558689812437186.

Fadli, M, and A Muthoifin. “Pendidikan Agama Islam Dan Konservasi Alam: Menyemai
Kesadaran Lingkungan Dalam Kurikulum.” Jurnal Pendidikan Islam 35, no. 2 (2023): 45—
60.

Foltz, Richard, Frederick M Denny, and Azizan Baharuddin, eds. Islam and Ecology: A Bestowed
Trust. Cambridge, MA: Center for the Study of World Religions, Harvard University, 2017.

Gade, Anna M. Muslim Environmentalisms: Religious and Social Foundations. New York, NY:
Columbia University Press, 2019.

Lincoln, Yvonna S, and Egon G Guba. Naturalistic Inquiry. Beverly Hills, CA: Sage Publications,
1985.

Nasr, Seyyed Hossein. “Islam and the Environment: Toward a Sustainable Future.” Islamic
Studies Journal 29, no. 1 (2020): 100-112.

Patton, Michael Quinn. Qualitative Research & Evaluation Methods: Integrating Theory and
Practice. 4th ed. Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2015.

Sahin, Abdullah. “Critical Issues in Islamic Education Studies: Rethinking Islamic Pedagogy.”
Religions 9, no. 11 (2018): 351. https://doi.org/10.3390/relg110351.

Spradley, James P. The Ethnographic Interview. Long Grove, IL: Waveland Press, 2016.

Zain, M. “Kesadaran Lingkungan Di Kalangan Siswa: Studi Kasus Di Indonesia.” jurnal
Pendidikan Lingkungan 15, no. 3 (2021): 122-38.

112 | Page



