
Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 3 No. 2 Edisi Juli – Desember 2025 
 
  Halaman 103 – 112 

103 | P a g e  
 

Ecospirituality Islam 

(Mengajarkan Cinta Lingkungan Melalui Pelajaran PAI) 
 

Juni Erpida Nasution* 
Institut Agama Islam Diniyyah Pekanbaru 

Jl. KH. Ahmad Dahlan, Sukajadi, Pekanbaru Riau 
juni@diniyah.ac.id 

 

Article History: 
Received:  Revised :  Accepted:  Published: 
21/01/2026  22/01/2026  25/01/2026  25/01/2026 
 
https://doi.org/10.46781/baitul_hikmah.v3i2.1996 

Corresponding Author: juni@diniyah.ac.id 

 
Abstract 

The global environmental crisis demands an educational approach that goes beyond technocratic 
aspects to also touch on the transformation of students' values and paradigms. This article aims 

to analyze the integration of Islamic ecospirituality in Islamic Religious Education (IRE) so that 
students understand nature as a trust and a sign of God's greatness, not merely a source of 
resources. This study uses a qualitative approach with an intrinsic case study design at SDIT 
Sakinah Pekanbaru, involving IRE teachers, students, and the principal. Data were collected 
through interviews, observations, and document analysis (lesson plans, curriculum), then 
analyzed using thematic analysis. The results show that teachers build Islamic ecospirituality 
through three main constructs: ecological monotheism, khilafah as stewardship, and ecological 
worship manifested in learning practices. The integration of ecospirituality is implemented 
through three models, namely thematic infusion in PAI material, value-based projects in real 
environmental care activities, and a reflective-contemplative approach through tadabbur alam 

(contemplation of nature). The impact is evident in the holistic development of students: 
strengthening conceptual understanding (khalifah–amanah in the context of the environment), 
increasing spiritual ecological empathy, and forming environmentally friendly behaviors such as 
saving water, maintaining cleanliness, and avoiding actions that damage plants. This finding 
confirms that PAI learning has the potential to become a strategic vehicle for shaping 
environmentally conscious character based on Islamic values. 
Keywords: Islamic ecospirituality; love for the environment; Islamic Religious Education (PAI); 
learning integration 
 

Abstrak 
Krisis lingkungan global menuntut pendekatan pendidikan yang tidak berhenti pada aspek 

teknokratis, tetapi juga menyentuh transformasi nilai dan paradigma peserta didik. Artikel ini 
bertujuan menganalisis integrasi ecospirituality Islam dalam pembelajaran Pendidikan Agama 
Islam (PAI) agar siswa memaknai alam sebagai amanah dan ayat kauniyah yang merefleksikan 
kebesaran Allah, bukan semata sumber daya. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
dengan desain studi kasus intrinsik di SDIT Sakinah Pekanbaru, melibatkan guru PAI, siswa, 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 3 No. 2 Edisi Juli – Desember 2025 
 
  Halaman 103 – 112 

104 | P a g e  
 

kepala sekolah. Data dikumpulkan melalui wawancara, observasi serta analisis dokumen (RPP, 
kurikulum. kemudian dianalisis menggunakan analisis tematik. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa guru membangun ecospirituality Islam melalui tiga konstruksi utama: tauhid ekologis, 
khilafah sebagai pemeliharaan, dan ibadah ekologis yang terwujud dalam praktik pembelajaran. 
Integrasi ecospirituality dilaksanakan melalui tiga model, yaitu infusi tematik pada materi PAI, 
proyek berbasis nilai dalam aktivitas nyata kepedulian lingkungan, serta pendekatan reflektif-
kontemplatif melalui tadabbur alam. Dampaknya tampak pada perkembangan siswa secara 
holistik: penguatan pemahaman konseptual (khalifah–amanah dalam konteks lingkungan), 

peningkatan empati ekologis spiritual, dan terbentuknya perilaku ramah lingkungan seperti 
hemat air, menjaga kebersihan, serta menghindari tindakan merusak tanaman. Temuan ini 
menegaskan bahwa pembelajaran PAI berpotensi menjadi wahana strategis untuk membentuk 
karakter peduli lingkungan berbasis nilai-nilai Islam. 
Kata kunci: Ecospirituality Islam; cinta lingkungan; Pendidikan Agama Islam (PAI); integrasi 
pembelajaran. 

 
A. Pendahuluan 

Krisis lingkungan global telah menjadi tantangan besar yang semakin memburuk dalam 
beberapa dekade terakhir. Perubahan iklim yang drastis, polusi udara, kerusakan ekosistem, dan 
hilangnya keanekaragaman hayati menunjukkan dampak yang signifikan terhadap kualitas 

hidup manusia dan keberlanjutan bumi sebagai tempat tinggal. Laporan-laporan ilmiah global, 
seperti yang dikeluarkan oleh IPCC (Intergovernmental Panel on Climate Change), semakin 
menegaskan bahwa kerusakan lingkungan ini sebagian besar disebabkan oleh aktivitas manusia, 
bukan hanya faktor alamiah1. Oleh karena itu, solusi terhadap permasalahan ini memerlukan 
pendekatan yang melibatkan perubahan nilai dan paradigma masyarakat, bukan hanya solusi 
teknokratis atau kebijakan berbasis teknologi. 

Dalam konteks agama, Islam memiliki banyak ajaran yang menekankan pentingnya 
hubungan harmonis antara manusia dan alam. Konsep ini diuraikan dalam Al-Qur'an dan hadis, 
yang mengajarkan bahwa alam adalah ciptaan Allah yang harus dijaga dan dihormati. Allah 

berfirman dalam Al-Qur'an, "Dia-lah yang menjadikan segala sesuatu yang ada di bumi sebagai 

tanda-tanda kebesaran-Nya bagi orang yang berpikir" (QS. Al-Baqarah: 164). Dalam ajaran 
Islam, manusia bukanlah penguasa alam, tetapi khalifah yang diberi tanggung jawab untuk 
merawat dan menjaga bumi dengan sebaik-baiknya. Oleh karena itu, Islam mengajarkan konsep 
keseimbangan atau mizan, yang mengharuskan umat Islam untuk menjaga hubungan seimbang 
dengan alam2. 

Namun, meskipun ajaran-ajaran ekologis ini sangat jelas dalam teks-teks suci Islam, praktik 
di banyak masyarakat Muslim sering kali tidak mencerminkan nilai-nilai tersebut.3 dalam 

studinya di Indonesia menemukan bahwa meskipun pelajaran lingkungan sudah dimasukkan 

 
1 Intergovernmental Panel on Climate Change, Climate Change 2022: Mitigation of Climate Change, ed. 

P R Shukla et al., Contribution of Working Group III to the Sixth Assessment Report of the Intergovernmental 

Panel on Climate Change (Cambridge, UK and New York, NY, USA: Cambridge University Press, 2022), 

https://doi.org/10.1017/9781009157926. 
2 Seyyed Hossein Nasr, “Islam and the Environment: Toward a Sustainable Future,” Islamic Studies 

Journal 29, no. 1 (2020): 100–112. 
3 M Zain, “Kesadaran Lingkungan Di Kalangan Siswa: Studi Kasus Di Indonesia,” Jurnal Pendidikan 

Lingkungan 15, no. 3 (2021): 122–38. 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 3 No. 2 Edisi Juli – Desember 2025 
 
  Halaman 103 – 112 

105 | P a g e  
 

dalam kurikulum pendidikan, pemahaman dan kesadaran lingkungan di kalangan pelajar masih 
bersifat teoretis dan belum banyak diterjemahkan dalam tindakan nyata. Ini menunjukkan 
adanya kesenjangan antara ajaran agama yang kaya akan prinsip lingkungan dengan penerapan 
yang kurang efektif dalam kehidupan sehari-hari. 

Ecospirituality Islam muncul sebagai respons terhadap permasalahan ini. Konsep ini 
menggabungkan kesadaran spiritual agama dengan tindakan ekologis konkret. Ecospirituality 
Islam menekankan bahwa alam adalah bagian dari ciptaan Allah yang harus dihormati dan 
dilindungi, bukan dieksploitasi. Konsep ini tidak hanya melihat alam sebagai sumber daya, tetapi 

juga sebagai amanah (trust) yang harus dijaga dan dipelihara dengan penuh rasa tanggung 
jawab. Hal ini selaras dengan ajaran Islam yang menempatkan manusia sebagai penjaga bumi 
(khalifah) dan mengajarkan agar manusia memperlakukan alam dengan penuh kasih sayang 
dan hormat (Makramah)4. 

Namun, penerapan konsep ecospirituality Islam dalam kehidupan sehari-hari di kalangan 
umat Muslim, terutama di kalangan generasi muda, masih terbilang rendah. Hal ini dapat 
disebabkan oleh kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) yang lebih banyak berfokus pada 
aspek ritual keagamaan dan akhlak sosial antarmanusia, sedangkan dimensi akhlak terhadap 
alam (al-akhlāq al-āliyah) kurang mendapat perhatian yang memadai dalam pendidikan formal5. 
PAI di Indonesia, meskipun memiliki potensi besar untuk menginternalisasikan nilai-nilai 
ecospirituality Islam, masih terbatas dalam penyajian materi yang berhubungan langsung 

dengan lingkungan. Hal ini menyebabkan pelajaran tentang alam dan ekologi dalam PAI sering 
kali hanya menjadi sub-bab kecil dalam pembelajaran, diajarkan secara kognitif tanpa 
membangkitkan kesadaran spiritual dan empati ekologis pada siswa. 

Berdasarkan kenyataan tersebut, artikel ini berargumen bahwa integrasi ecospirituality 
Islam dalam kurikulum PAI adalah langkah strategis untuk mengatasi krisis lingkungan dan 
meningkatkan kesadaran ekologis di kalangan pelajar. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai ini, 
PAI dapat mengubah paradigma peserta didik mengenai alam dari sekadar sumber daya 
(resource) menjadi amanah dan tanda kebesaran Tuhan (ayah). Penerapan nilai-nilai tersebut 
tidak hanya penting untuk pembentukan karakter yang baik, tetapi juga relevan dengan 

tantangan global abad ke-21, seperti yang tercermin dalam tujuan Sustainable Development 

Goals (SDGs) yang mendukung keberlanjutan dan tanggung jawab ekologis. 
Dengan penguatan basis teologis (tauhid), etika (akhlak), dan hukum (fiqh al-bī'ah) yang 

berkaitan dengan lingkungan, PAI dapat membentuk generasi Muslim yang tidak hanya taat 
dalam ibadah ritual, tetapi juga bertanggung jawab secara ekologis. Selain itu, pendekatan ini 
juga dapat berkontribusi terhadap pencapaian tujuan pendidikan nasional yang bertujuan untuk 
menciptakan karakter bangsa yang baik, serta mendukung terwujudnya masyarakat yang lebih 
peduli terhadap lingkungan6. 

 
B. Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus intrinsik untuk 

memahami secara mendalam integrasi nilai-nilai ecospirituality Islam dalam pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam (PAI) di SDIT Sakinah Pekanbaru. Lokasi dipilih secara purposif 

 
4 Nasr, “Islam and the Environment: Toward a Sustainable Future.” 
5 M Fadli and A Muthoifin, “Pendidikan Agama Islam Dan Konservasi Alam: Menyemai Kesadaran 

Lingkungan Dalam Kurikulum,” Jurnal Pendidikan Islam 35, no. 2 (2023): 45–60. 
6 Fadli and Muthoifin. 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 3 No. 2 Edisi Juli – Desember 2025 
 
  Halaman 103 – 112 

106 | P a g e  
 

berdasarkan kriteria sekolah yang memiliki program eksplisit terkait Islam dan lingkungan. 
Subjek penelitian meliputi guru PAI, siswa, kepala sekolah, dan koordinator program yang 
dipilih melalui teknik purposive dan snowball sampling hingga mencapai saturasi data7. 

Pengumpulan data dilakukan dengan triangulasi metode: (1) wawancara mendalam semi-
terstruktur dengan seluruh informan; (2) observasi partisipan terhadap proses pembelajaran 
dan kegiatan lingkungan; dan (3) analisis dokumen terhadap RPP, kurikulum, dan karya siswa8. 
Seluruh wawancara direkam dan ditranskrip verbatim, sedangkan observasi didokumentasikan 
dalam jurnal lapangan. 

Data dianalisis secara interaktif menggunakan analisis tematik model9 melalui enam tahap: 
familiarisasi data, pembuatan kode awal, pencarian tema, peninjauan tema, pendefinisian tema, 
dan produksi laporan. Analisis dibantu perangkat lunak NVivo 12 untuk manajemen kode. Proses 
ini diperkuat dengan analisis domain untuk memahami struktur makna kultural10. 

Keabsahan data dijaga melalui empat kriteria11: kredibilitas (triangulasi, member check, 
peer debriefing), transferabilitas (deskripsi kontekstual yang kaya), dependabilitas (audit trail), 
dan konfirmabilitas (reflektivitas peneliti). Aspek etika penelitian dipatuhi sepenuhnya, meliputi 
persetujuan terinformasi, kerahasiaan identitas, prinsip manfaat, dan hak mengundurkan diri 
bagi partisipan (BERA, 2018). 
 

C. Pembahasan 

Temuan Hasil Penelitian (Berbasis Data Kualitatif) 
1. Temuan tentang Guru: Konstruksi Pemahaman Ecospirituality Islam Guru PAI 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa guru Pendidikan Agama Islam (PAI) di SDIT 
Sakinah Pekanbaru memiliki pemahaman yang bersifat operasional, reflektif, dan aplikatif 
mengenai ecospirituality Islam. Pemahaman tersebut tidak hanya berada pada tataran 
konseptual, tetapi terwujud dalam cara guru memaknai, merencanakan, dan melaksanakan 
pembelajaran PAI yang terhubung dengan isu lingkungan. 

Pertama, guru memaknai ecospirituality Islam sebagai perwujudan tauhid ekologis, 
yaitu pemahaman bahwa alam merupakan ayat kauniyah yang mengandung nilai-nilai 

ketuhanan. Guru G1 mengungkapkan bahwa mengajarkan siswa untuk menyayangi pohon 

merupakan bagian dari proses mengenalkan kebesaran Allah melalui ciptaan-Nya. 
Pandangan ini tercermin dalam perencanaan pembelajaran, di mana guru secara konsisten 
mengaitkan materi PAI dengan fenomena alam sebagai sarana internalisasi nilai tauhid dan 
rasa syukur. 

Kedua, konsep khilafah dipahami guru sebagai mandat moral untuk memelihara dan 
menjaga alam. Guru tidak memaknai khilafah sebagai legitimasi dominasi manusia atas 
lingkungan, melainkan sebagai tanggung jawab amanah. Guru G2 menekankan bahwa 

manusia berperan sebagai penjaga bumi, sebagaimana ajaran Islam tentang pentingnya 

 
7 Michael Quinn Patton, Qualitative Research & Evaluation Methods: Integrating Theory and Practice, 

4th ed. (Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2015). 
8 Norman K Denzin, “Triangulation 2.0,” Journal of Mixed Methods Research 6, no. 2 (2012): 80–88, 

https://doi.org/10.1177/1558689812437186; Glenn A Bowen, “Document Analysis as a Qualitative Research 

Method,” Qualitative Research Journal 9, no. 2 (2009): 27–40, https://doi.org/10.3316/QRJ0902027. 
9 Virginia Braun and Victoria Clarke, “Using Thematic Analysis in Psychology,” Qualitative Research in 

Psychology 3, no. 2 (2006): 77–101, https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa. 
10 James P Spradley, The Ethnographic Interview (Long Grove, IL: Waveland Press, 2016). 
11 Yvonna S Lincoln and Egon G Guba, Naturalistic Inquiry (Beverly Hills, CA: Sage Publications, 1985). 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 3 No. 2 Edisi Juli – Desember 2025 
 
  Halaman 103 – 112 

107 | P a g e  
 

menanam dan merawat kehidupan dalam kondisi apa pun. Pemahaman ini terinternalisasi 
dalam praktik pembelajaran melalui pemberian peran kepada siswa sebagai penjaga 
lingkungan sekolah. 

Ketiga, guru mengembangkan pemahaman tentang ibadah ekologis, yaitu pemaknaan 
aktivitas ramah lingkungan sebagai bagian dari ibadah non-ritual. Guru G3 
mengintegrasikan praktik wudhu dengan refleksi penggunaan air, sehingga siswa tidak 
hanya memahami tata cara bersuci, tetapi juga menyadari dimensi etis dan spiritual dari 
penggunaan sumber daya alam. Praktik ini menunjukkan bahwa nilai spiritual dapat 

diinternalisasikan melalui aktivitas keseharian yang sederhana namun bermakna. 
2. Temuan tentang Proses: Model Integrasi Ecospirituality Islam dalam Pembelajaran 

PAI 
Temuan penelitian menunjukkan bahwa integrasi ecospirituality Islam dalam 

pembelajaran PAI dilakukan melalui proses yang sistematis, kontekstual, dan beragam, 
yang terwujud dalam tiga model pembelajaran utama, yaitu infusi tematik, proyek berbasis 
nilai, dan reflektif-kontemplatif. 

Model infusi tematik diterapkan dengan mengaitkan nilai-nilai ecospirituality Islam ke 
dalam materi PAI yang sudah ada. Dalam pembelajaran tentang bersuci, guru tidak hanya 
mengajarkan aspek ritual, tetapi juga mengajak siswa memahami keterkaitan antara air, 
kebersihan, dan tanggung jawab menjaga lingkungan. Pendekatan ini memungkinkan siswa 

memaknai materi PAI secara lebih kontekstual dan relevan dengan kehidupan sehari-hari. 
Model proyek berbasis nilai diwujudkan melalui keterlibatan siswa dalam kegiatan nyata 

yang mengintegrasikan nilai Islam dan kepedulian lingkungan. Melalui proyek pengelolaan 
sampah yang dikaitkan dengan nilai sedekah, siswa belajar bahwa menjaga kebersihan 
lingkungan merupakan bagian dari amal saleh. Proyek ini tidak hanya mendorong 
partisipasi aktif siswa, tetapi juga memperkuat pemahaman bahwa tindakan ekologis 
memiliki nilai religius dan sosial. 

Model reflektif-kontemplatif menempatkan alam sebagai ruang pembelajaran spiritual. 
Guru mengajak siswa melakukan pengamatan langsung terhadap alam dalam suasana 

hening, kemudian merefleksikan makna spiritual dari pengalaman tersebut. Refleksi siswa 

menunjukkan kemampuan mengaitkan fenomena alam dengan nilai-nilai Islam, seperti 
kerja sama, keteraturan ciptaan, dan kebesaran Allah. 
3. Temuan tentang Hasil: Dampak Integrasi Ecospirituality Islam terhadap Siswa 

Integrasi ecospirituality Islam dalam pembelajaran PAI memberikan dampak yang 
holistik dan mendalam terhadap perkembangan siswa, yang tercermin pada ranah 
kognitif, afektif, dan psikomotor. 

Pada ranah kognitif, siswa menunjukkan pemahaman yang lebih bermakna mengenai 

konsep-konsep keislaman yang berkaitan dengan lingkungan. Siswa tidak hanya mampu 
menyebutkan konsep seperti khalifah atau amanah, tetapi juga menjelaskan maknanya 
dalam konteks menjaga lingkungan dan kehidupan sehari-hari. Pemahaman ini berkembang 

melalui pengalaman belajar yang kontekstual dan reflektif. 
Pada ranah afektif, siswa menunjukkan perubahan sikap terhadap alam dengan 

memandangnya sebagai ciptaan Allah yang memiliki nilai intrinsik. Sikap empati ekologis 
terlihat dari meningkatnya kepedulian siswa terhadap kebersihan dan kelestarian 
lingkungan sekolah. Siswa mengungkapkan perasaan enggan merusak tanaman atau 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 3 No. 2 Edisi Juli – Desember 2025 
 
  Halaman 103 – 112 

108 | P a g e  
 

membuang sampah sembarangan karena memaknai alam sebagai bagian dari ibadah dan 
ketaatan kepada Allah. 

Pada ranah psikomotor, siswa mulai mengadopsi perilaku ramah lingkungan secara 
mandiri dalam kehidupan sehari-hari. Guru dan orang tua mengamati bahwa siswa 
menunjukkan inisiatif dalam menjaga kebersihan, menghemat air, dan berpartisipasi dalam 
kegiatan lingkungan baik di sekolah maupun di rumah. Perilaku ini menunjukkan bahwa 
nilai-nilai ecospirituality Islam telah terinternalisasi dan diwujudkan dalam tindakan nyata. 

 

Berikut Tabel memuat ringkasan tema – tema  utama mencakup konstruksi pemahaman guru, 
proses/model integrasi yang diterapkan, serta dampak yang terlihat pada siswa.  
 

Tabel 1. 
Temuan Kualitatif tentang Guru Konstruksi Pemahaman Ecospirituality Islam Guru PAI 

Kategori 
Temuan 

Tema Utama Makna 
Kualitatif 

Manifestasi 
dalam Praktik 
Pembelajaran 

Bukti Data 
Kualitatif 

Pemahaman 
Teologis 

Tauhid Ekologis Alam 
dimaknai 
sebagai ayat 

kauniyah dan 
sarana 

mengenal 
kebesaran 
Allah 

Guru mengaitkan 
materi PAI dengan 
ciptaan Allah 

(tumbuhan, air, 
lingkungan 

sekitar) 

Pernyataan guru 
tentang 
menyayangi 

pohon sebagai 
bagian dari 

pengenalan 
Allah; RPP 
memuat 
indikator 
pengenalan 
Tuhan melalui 
alam 

Pemahaman 

Etis 

Khilafah sebagai 

Pemeliharaan 

Manusia 

dipahami 
sebagai 
penjaga 
amanah bumi, 
bukan 
penguasa alam 

Penugasan siswa 

sebagai penjaga 
lingkungan 
sekolah 

Wawancara guru 

tentang peran 
manusia sebagai 
penjaga bumi; 
observasi praktik 
perawatan 
lingkungan 

Pemahaman 
Praktis 

Ibadah Ekologis Aktivitas 
ramah 
lingkungan 
dimaknai 

sebagai ibadah 
non-ritual 

Refleksi 
penggunaan air 
dalam praktik 
wudhu 

Observasi 
kegiatan 
“Muroja’ah Air 
Wudhu”; narasi 

guru tentang 
integrasi ibadah 
dan etika 
lingkungan 

 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 3 No. 2 Edisi Juli – Desember 2025 
 
  Halaman 103 – 112 

109 | P a g e  
 

Tabel 2. 
Temuan Kualitatif tentang Proses Model Integrasi Ecospirituality Islam dalam Pembelajaran 

PAI 

Model 
Integrasi 

Karakteristik 
Proses 

Bentuk 
Implementasi 

Respons dan 
Pengalaman 

Siswa 

Bukti Data 
Kualitatif 

Infusi Tematik Integrasi nilai 
ecospirituality 

ke dalam 
materi PAI 
yang sudah 
ada 

Materi bersuci 
dikaitkan 

dengan 
konservasi air 
dan kebersihan 
lingkungan 

Siswa mengaitkan 
praktik wudhu 

dengan tanggung 
jawab menjaga air 

Observasi 
kelas; catatan 

pembelajaran; 
dokumen RPP 

Proyek 
Berbasis Nilai 

Keterlibatan 
siswa dalam 

kegiatan nyata 
berbasis nilai 
Islam 

Proyek 
pengelolaan 

sampah yang 
dikaitkan 
dengan nilai 
sedekah 

Siswa memaknai 
kebersihan sebagai 

bagian dari amal 
saleh 

Wawancara 
siswa; 

dokumentasi 
kegiatan 

Reflektif-

Kontemplatif 

Alam 

digunakan 
sebagai media 
tadabbur dan 
refleksi 
spiritual 

Pengamatan 

alam dalam 
suasana hening 
di luar kelas 

Siswa 

mengekspresikan 
makna spiritual 
dari fenomena 
alam 

Refleksi tertulis 

siswa; 
observasi 
aktivitas 
tadabbur 

 
Tabel 3. 

Temuan Kualitatif tentang Hasil Dampak Integrasi Ecospirituality Islam terhadap Siswa 

Ranah 
Perkembangan 

Tema Dampak Deskripsi 
Perubahan 

Indikasi 
Perilaku 

Bukti Data 
Kualitatif 

Kognitif Pemahaman 
Konseptual 
Bermakna 

Siswa 
memahami 
konsep Islam 
(khalifah, 
amanah) dalam 
konteks 
lingkungan 

Siswa mampu 
menjelaskan 
hubungan 
ajaran Islam 
dengan 
pelestarian alam 

Wawancara 
siswa; hasil 
refleksi tertulis 

Afektif Empati 
Ekologis 
Spiritual 

Muncul sikap 
peduli terhadap 
alam sebagai 

ciptaan Allah 

Sikap enggan 
merusak 
tanaman dan 

membuang 
sampah 
sembarangan 

Observasi 
perilaku; 
pernyataan 

siswa 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 3 No. 2 Edisi Juli – Desember 2025 
 
  Halaman 103 – 112 

110 | P a g e  
 

Psikomotor Praktik Ramah 
Lingkungan 

Siswa 
menerapkan 
perilaku 
ekologis dalam 
keseharian 

Inisiatif menjaga 
kebersihan dan 
menghemat air 

Catatan guru 
dan orang tua; 
observasi 
kegiatan 
sekolah 

 
D. Kesimpulan 
1. Konstruksi Pemahaman Guru PAI dalam Perspektif Ecospirituality Islam 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa guru PAI membangun pemahaman 
ecospirituality Islam melalui tiga konstruksi utama, yaitu tauhid ekologis, khilafah sebagai 
pemeliharaan, dan ibadah ekologis. Konstruksi ini menegaskan bahwa pemahaman guru 
tidak bersifat normatif-doktrinal, melainkan reflektif dan operasional. 

Pemaknaan tauhid ekologis oleh guru yang melihat alam sebagai ayat kauniyah selaras 
dengan pemikiran12 yang menekankan bahwa alam dalam Islam merupakan manifestasi 
kosmik dari keesaan Tuhan. Dalam perspektif ini, krisis lingkungan bukan semata-mata 

persoalan teknis, melainkan krisis spiritual akibat terputusnya relasi sakral antara manusia 
dan alam. Temuan bahwa guru menggunakan alam sebagai media pengenalan ketuhanan 
menunjukkan bahwa pembelajaran PAI telah bergerak menuju rekonstruksi kesadaran 
spiritual-ekologis sebagaimana diidealkan dalam ekoteologi Islam. 

Selanjutnya, pemahaman khilafah sebagai tanggung jawab pemeliharaan memperkuat 
pandangan13 dan14 yang menegaskan bahwa konsep khilafah dalam Islam bersifat etis dan 

ekologis, bukan antroposentris. Praktik penugasan siswa sebagai penjaga lingkungan 
sekolah mencerminkan internalisasi nilai amanah dan tanggung jawab ekologis yang 
berkelanjutan. Hal ini menunjukkan bahwa ajaran Islam tentang kepemimpinan dapat 
dioperasionalkan secara pedagogis untuk membangun kesadaran ekologis sejak dini. 

Sementara itu, pemaknaan ibadah ekologis memperluas konsep ibadah dari ritual formal 
menuju tindakan etis yang berdampak langsung pada lingkungan. Temuan ini sejalan 
dengan gagasan15 tentang Muslim environmentalisms, yang menempatkan tindakan ekologis 
sebagai bagian integral dari kesalehan religius. Dengan mengintegrasikan praktik wudhu 

dan refleksi penggunaan air, guru menunjukkan bahwa nilai spiritual dapat 
diinternalisasikan melalui aktivitas keseharian yang sederhana namun bermakna. 
2. Model Integrasi Ecospirituality Islam sebagai Praktik Pedagogis Kontekstual 

Temuan mengenai tiga model integrasi infusi tematik, proyek berbasis nilai, dan 
reflektif-kontemplatif menunjukkan bahwa ecospirituality Islam dapat diimplementasikan 
secara sistematis dalam pembelajaran PAI tanpa harus mengubah struktur kurikulum secara 
radikal. Model ini mencerminkan pendekatan pedagogis yang kontekstual dan berbasis nilai. 

Model infusi tematik memungkinkan guru mengaitkan materi PAI dengan isu 
lingkungan secara organik. Pendekatan ini sejalan dengan konsep situated cognition yang 
dikemukakan oleh Brown et al. (1989), di mana pembelajaran menjadi lebih bermakna 

 
12 Nasr, “Islam and the Environment: Toward a Sustainable Future.” 
13 Richard Foltz, Frederick M Denny, and Azizan Baharuddin, eds., Islam and Ecology: A Bestowed Trust 

(Cambridge, MA: Center for the Study of World Religions, Harvard University, 2017). 
14 Odeh Al-Jayyousi, Islam and Sustainable Development: New Worldviews (London: Routledge, 2021). 
15 Anna M Gade, Muslim Environmentalisms: Religious and Social Foundations (New York, NY: Columbia 

University Press, 2019). 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 3 No. 2 Edisi Juli – Desember 2025 
 
  Halaman 103 – 112 

111 | P a g e  
 

ketika pengetahuan dikaitkan dengan konteks kehidupan nyata. Dalam konteks 
ecospirituality Islam, infusi tematik memungkinkan siswa memahami ajaran agama sebagai 
pedoman hidup yang relevan dengan persoalan ekologis. 

Model proyek berbasis nilai menunjukkan bagaimana pembelajaran PAI dapat 
melampaui ruang kelas dan memasuki ranah praksis sosial. Integrasi nilai sedekah dengan 
pengelolaan sampah memperlihatkan bahwa isu lingkungan dapat dijadikan medium 
pembentukan karakter religius dan sosial. Temuan ini sejalan dengan pandangan16 yang 
menekankan pentingnya pendidikan Islam yang responsif terhadap isu-isu kontemporer dan 

berorientasi pada pembentukan etika sosial. 
Model reflektif-kontemplatif menghadirkan dimensi khas ecospirituality Islam yang 

jarang disentuh dalam pedagogi modern, yaitu pengalaman batin dan refleksi spiritual. 
Praktik tadabbur alam memperkuat relasi emosional dan spiritual siswa dengan alam, 
sebagaimana ditegaskan17 bahwa kesadaran ekologis sejati lahir dari kontemplasi dan 
pengalaman spiritual, bukan semata-mata transfer pengetahuan. 
3. Dampak Integrasi Ecospirituality Islam terhadap Perkembangan Siswa 

Dampak integrasi ecospirituality Islam terhadap siswa tampak bersifat holistik, 
mencakup ranah kognitif, afektif, dan psikomotor. Temuan ini menunjukkan bahwa 
pembelajaran PAI yang berbasis ecospirituality mampu melampaui pembelajaran kognitif 
semata dan menghasilkan perubahan makna serta perilaku. 

Pada ranah kognitif, siswa menunjukkan pemahaman konseptual yang lebih bermakna 
mengenai ajaran Islam yang berkaitan dengan lingkungan. Pemahaman ini tidak berhenti 
pada definisi, tetapi terwujud dalam kemampuan siswa menjelaskan relasi antara ajaran 
Islam dan tanggung jawab ekologis. Hal ini mendukung pandangan18 bahwa pendidikan 
berbasis nilai spiritual memiliki potensi besar dalam membangun paradigma pembangunan 
berkelanjutan. 

Pada ranah afektif, muncul empati ekologis yang berbasis spiritual. Sikap siswa yang 
memandang alam sebagai ciptaan Allah menunjukkan internalisasi nilai ecospirituality 
Islam yang mendalam. Temuan ini sejalan dengan19 yang menekankan bahwa kesadaran 

lingkungan dalam masyarakat Muslim sering kali berakar pada pengalaman religius dan 

makna spiritual, bukan pada regulasi semata. 
Pada ranah psikomotor, siswa mengadopsi perilaku ramah lingkungan secara mandiri 

dalam kehidupan sehari-hari. Perilaku ini menunjukkan bahwa nilai-nilai ecospirituality 
Islam telah terinternalisasi dan diwujudkan dalam tindakan nyata. Dalam perspektif 
pendidikan Islam, perubahan perilaku ini mencerminkan keberhasilan proses ta’dib, yaitu 
pembentukan adab yang menyatukan pengetahuan, sikap, dan tindakan. 
 

 
 
 

 

 
16 Abdullah Sahin, “Critical Issues in Islamic Education Studies: Rethinking Islamic Pedagogy,” Religions 

9, no. 11 (2018): 351, https://doi.org/10.3390/rel9110351. 
17 Nasr, “Islam and the Environment: Toward a Sustainable Future.” 
18 Al-Jayyousi, Islam and Sustainable Development: New Worldviews. 
19 Gade, Muslim Environmentalisms: Religious and Social Foundations. 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 3 No. 2 Edisi Juli – Desember 2025 
 
  Halaman 103 – 112 

112 | P a g e  
 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Al-Jayyousi, Odeh. Islam and Sustainable Development: New Worldviews. London: Routledge, 
2021. 

Bowen, Glenn A. “Document Analysis as a Qualitative Research Method.” Qualitative Research 
Journal 9, no. 2 (2009): 27–40. https://doi.org/10.3316/QRJ0902027. 

Braun, Virginia, and Victoria Clarke. “Using Thematic Analysis in Psychology.” Qualitative 

Research in Psychology 3, no. 2 (2006): 77–101. 
https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa. 

Change, Intergovernmental Panel on Climate. Climate Change 2022: Mitigation of Climate 
Change. Edited by P R Shukla, J Skea, R Slade, A Al Khourdajie, R van Diemen, D McCollum, 
M Pathak, et al. Contribution of Working Group III to the Sixth Assessment Report of the 
Intergovernmental Panel on Climate Change. Cambridge, UK and New York, NY, USA: 
Cambridge University Press, 2022. https://doi.org/10.1017/9781009157926. 

Denzin, Norman K. “Triangulation 2.0.” Journal of Mixed Methods Research 6, no. 2 (2012): 80–
88. https://doi.org/10.1177/1558689812437186. 

Fadli, M, and A Muthoifin. “Pendidikan Agama Islam Dan Konservasi Alam: Menyemai 
Kesadaran Lingkungan Dalam Kurikulum.” Jurnal Pendidikan Islam 35, no. 2 (2023): 45–
60. 

Foltz, Richard, Frederick M Denny, and Azizan Baharuddin, eds. Islam and Ecology: A Bestowed 
Trust. Cambridge, MA: Center for the Study of World Religions, Harvard University, 2017. 

Gade, Anna M. Muslim Environmentalisms: Religious and Social Foundations. New York, NY: 

Columbia University Press, 2019. 

Lincoln, Yvonna S, and Egon G Guba. Naturalistic Inquiry. Beverly Hills, CA: Sage Publications, 
1985. 

Nasr, Seyyed Hossein. “Islam and the Environment: Toward a Sustainable Future.” Islamic 
Studies Journal 29, no. 1 (2020): 100–112. 

Patton, Michael Quinn. Qualitative Research & Evaluation Methods: Integrating Theory and 
Practice. 4th ed. Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2015. 

Sahin, Abdullah. “Critical Issues in Islamic Education Studies: Rethinking Islamic Pedagogy.” 

Religions 9, no. 11 (2018): 351. https://doi.org/10.3390/rel9110351. 

Spradley, James P. The Ethnographic Interview. Long Grove, IL: Waveland Press, 2016. 

Zain, M. “Kesadaran Lingkungan Di Kalangan Siswa: Studi Kasus Di Indonesia.” Jurnal 
Pendidikan Lingkungan 15, no. 3 (2021): 122–38. 


