Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 2 No. 2 Edisi Juli — Desember 2024

Halaman 81 - 93
Sejarah Peradaban Islam: Pandangan Tokoh Pembaharu Islam
Terhadap Hadis

Firman*
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang,
JIn. Prof M.Yunus Kel. Anduring Kec. Kuranji, 25153
2320070012@uinib.ac.id

Suci Amalia Yasti
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang,
JIn. Prof M.Yunus Kel. Anduring Kec. Kuranji, 25153
2320070003@uinib.ac.id

Doni Saputra
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang,
JIn. Prof M.Yunus Kel. Anduring Kec. Kuranji, 25153
2320070004 @uinib.ac.id

Alfiah Rafika
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang,
JIn. Prof M.Yunus Kel. Anduring Kec. Kuranji, 25153
2320070002@uinib.ac.id

Erasiah
Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang,
JIn. Prof M.Yunus Kel. Anduring Kec. Kuranji, 25153
erasiah@uinib.ac.id

Article History:
Received: Revised: Accepted: Published:
02/07/2024 09/07/2024 09/09/2024 10/09/2024

https://doi.org/10.46781/baitul hikmah.v2i2.1108
Corresponding Author: 2320070012@uinib.ac.id

Abstract
This study examines the views of various Islamic education reformers who emerged with
various views on the role of Hadith as a source of law. Some of them emphasize the validity and
authenticity of the Hadith as an indisputable legal basis. Meanwhile, there are those who seek
to reform the understanding of the Hadith by accommodating the current context, without
reducing the value of its authority. The diversity of views and approaches in response to the
challenges and changes of the times characterizes this period, creating an interesting dynamic
in modern Islamic understanding. This research method is historical research that focuses on
the views of educational reformers on Hadith. The results of this study show that Ali Pasya

8l|Page


mailto:2320070012@uinib.ac.id
mailto:2320070003@uinib.ac.id
mailto:2320070004@uinib.ac.id
mailto:2320070002@uinib.ac.id
mailto:erasiah@uinib.ac.id

Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 2 No. 2 Edisi Juli — Desember 2024

Halaman 81 - 93
contributed to the codification of hadith, Al-Tahtawi highlighted the importance of returning to
ijtthad as a means of dealing with the changing times. Muhammad Abduh espoused a critical
approach to hadith, emphasizing logic and clarity of information. Rashid Ridha initially had a
more selective view of the hadith but later became its defender after further study in the
sciences of hadith and figh. And Sayyid Ahmad Khan emphasized the quality of hadith as the
foundation of his view on following the sunnah.

Keywords: Modern Hadith; Modern Reformers; History of Islamic Civilization.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji pandangan beragam tokoh pembaharu pendidikan Islam yang muncul
dengan berbagai pandangan terhadap peran Hadis sebagai sumber hukum. Beberapa di antara
mereka menegaskan keabsahan dan otentisitas Hadis sebagai landasan hukum yang tak
terbantahkan. Sementara itu, ada yang berupaya mereformasi pemahaman terhadap Hadis
dengan mengakomodasi konteks kekinian, tanpa mengurangi nilai otoritasnya.
Keanekaragaman pandangan dan pendekatan dalam menanggapi tantangan dan perubahan
zaman mencirikan periode ini, menciptakan sebuah dinamika yang menarik dalam
pemahaman Islam modern. Metode penelitian ini adalah penelitian sejarah atau historical
research yang fokus pada pandangan tokoh-tokoh pembaharu pendidikan terhadap Hadis.
Hasil penelitian ini menujukkan bahwa Ali Pasya berkontribusi pada pengkodifikasian hadis,
Al-Tahtawi menyoroti pentingnya kembali kepada ijtihad sebagai sarana untuk menghadapi
perubahan zaman. Muhammad Abduh mengusung pendekatan kritis terhadap hadis,
menekankan logika dan kejelasan informasi. Rasyid Ridha awalnya memiliki pandangan yang
lebih selektif terhadap hadis, namun kemudian menjadi pembela hadis setelah mendalami
lebih lanjut ilmu-ilmu hadis dan figih. Dan Sayyid Ahmad Khan memberikan penekanan pada
kualitas hadis sebagai landasan dalam pandangannya terhadap mengikuti sunnah.

Kata Kunci: Hadis Masa Modern; Tokoh Pembaharu Islany; Sejarah Peradaban Islam.

A. Pendahuluan

Peradaban Islam telah mengalami berbagai fase sepanjang sejarahnya, dari masa
keemasan hingga penurunan dalam berbagai bidang selama abad-abad pertengahan. Salah
satu aspek yang paling menonjol dalam sejarah peradaban Islam adalah kontribusinya dalam
pengembangan ilmu pengetahuan dan kebijakan.! Peradaban Islam pada masa keemasannya,
terutama pada abad ke-8 hingga ke-14, memberikan kontribusi besar dalam pengembangan
ilmu pengetahuan dan kebijakan. Pusat-pusat ilmu pengetahuan seperti Baitul Hikmah di
Baghdad dan perpustakaan-perpustakaan besar di Cérdoba dan Timur Tengah menjadi
tempat-tempat di mana ilmuwan Muslim menggali pengetahuan klasik Yunani, Romawi,
Persia, dan India, serta mengembangkan pengetahuan baru dalam berbagai bidang seperti
matematika, astronomi, kedokteran, dan filsafat.? Namun, seiring berjalannya waktu,
peradaban Islam mengalami penurunan yang kompleks, yang disebabkan oleh faktor-faktor
politik, sosial, dan ekonomi.

Ketika Eropa mengalami masa gelap, peradaban Islam menjadi pusat pembelajaran
yang cemerlang akibat timbulnya dengan yang disebut pemikiran dan aliran pembaharuan

! Syamruddin Nasution, Sejarah Peradaban Islam (Pekanbaru: Yayasan Pusaka Riau, 2013).
2 Irfan Irfan, “Peranan Baitul Hikmah Dalam Menghantarkan Kejayaan Daulah Abbasiyah,” Jurnal As-
Salam 1, no. 2 (2016): 139-55.

82|Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 2 No. 2 Edisi Juli — Desember 2024

Halaman 81 - 93
atau modernisasi dalam Islam.3 Sebagai agama dan peradaban, Islam muncul dengan beberapa
tokoh-tokoh pembaharu pendidikan untuk merespon berbagai dinamika globalisasi yang
memungkinkan pertukaran ide, perkembangan teknologi yang mengubah cara kita hidup, dan
perubahan sosial yang fundamental.# Pembaruan dalam konteks ini merujuk pada upaya
mereformasi pemahaman dan penerapan ajaran Islam agar tetap relevan dan sesuai dengan
tuntutan zaman.

Tokoh-tokoh pembaharu Pendidikan islam, seperti Muhammad Ali Pasya, at-Tahtawi,
Muhammad Abduh, Rasyid Ridha, Ahmad Khan dan sejumlah pemikir lainnya, memiliki
pandangan yang beragam terkait Hadis. Beberapa di antara mereka menekankan pentingnya
otentisitas dan keabsahan Hadis sebagai sumber hukum yang tidak dapat dipertanyakan. Di
sisi lain, ada yang mencoba merumuskan kembali pemahaman terhadap Hadis dengan konteks
kekinian tanpa mengurangi nilai otoritasnya. Pendekatan-pendekatan ini mencerminkan
kompleksitas dalam berinteraksi dengan warisan keagamaan dalam upaya menjawab
tantangan dan perubahan zaman.

Kajian ini bertujuan untuk menyelidiki perkembangan peradaban Islam pada masa
modern, dengan fokus pada pandangan-pandangan tokoh-tokoh pembaru Pendidikan Islam
terhadap Hadis, mengeksplorasi sejauh mana dampak pandangan mereka terhadap
pemahaman dan implementasi Hadis dalam kehidupan umat Islam pada masa modern.
Melalui penelitian ini, diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih dalam tentang
peradaban Islam pada masa modern, serta memberikan pandangan yang lebih baik tentang
peran Islam dalam dunia kontemporer yang terus berubah

B. Metode Penelitian

Jenis penelitian ini merupakan penelitian sejarah atau historical research yang fokus
pada pandangan tokoh-tokoh pembaharu pendidikan terhadap Hadis. Penelitian sejarah pada
konteks ini mencakup pengumpulan dan evaluasi data secara sistematik yang terkait dengan
pandangan para tokoh pembaharu pendidikan terhadap Hadis. Tujuan utamanya adalah
menguji hipotesis terkait pengaruh dan perkembangan pandangan tersebut serta bagaimana
pandangan tersebut membentuk landasan pemikiran pendidikan pada masa itu.

Data yang digunakan dalam penelitian ini bersumber dari tulisan-tulisan, atau
dokumen lainnya yang mencerminkan pandangan tokoh-tokoh pembaharu pendidikan
terhadap Hadis. Proses analisis data melibatkan kajian mendalam terhadap materi-materi
tersebut untuk menghasilkan suatu pemahaman yang holistik tentang peran Hadis dalam
pandangan para tokoh pembaharu pendidikan pada masa tertentu. Penelitian ini
menggunakan data sekunder yang diperoleh dari buku atau dokumen terkait yang membahas
sejarah. Proses analisis data dilakukan dengan teliti, melibatkan kajian mendalam terhadap
informasi yang terdapat dalam sumber-sumber sejarah tersebut. Hasil analisis ini diolah
menjadi suatu narasi yang mencakup berbagai perspektif dari sumber Sejarah peradaban
islam

3 Zakariya Din Muhammad, Sejarah Peradaban Islam (MALANG: CV. Intrans Publishing, 2018).

4 P. Yuniarto, “Masalah Globalisasi Di Indonesia: Antara Kepentingan, Kebijakan, Dan Tantangan,”
Jurnal Kajian Wilayah 5, no. 1 (2014), https://www.semanticscholar.org/paper/Masalah-Globalisasi-di-
Indonesia%3A-Antara-Kebijakan%2C-Yuniarto/cc65d68b7452deacch5bb41¢539553447d1d9cd1.

83|Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 2 No. 2 Edisi Juli — Desember 2024

Halaman 81 - 93
C. Pembahasan
1. Peradaban Islam Modern dalam Sejarah

Sejak awal abad ke-19, tema yang paling menarik perhatian dalam kajian keislaman
adalah hubungan antara Islam dan modernitas. Tingginya minat terhadap tema ini
tercermin dalam jumlah besar literatur yang telah dihasilkan oleh penulis Muslim dan
non-Muslim. Modernisasi Islam menjadi subjek penelitian yang kontroversial, membagi
pandangan antara mereka yang melihatnya sebagai keharusan dan mereka yang
menganggapnya sebagai sesuatu yang terlarang. Terlepas dari kontroversi filosofis yang
mengitarinya, tidak dapat disangkal bahwa modernitas telah menjadi faktor utama yang
memengaruhi sejarah umat Islam sejak abad ke-19.

Masa pasca abad kesembilan belas kerap dijuluki sebagai zaman modern dalam kajian
sejarah Islam. Dalam hal ini, terminologi "modern" dimaksudkan untuk mendeskripsikan
era yang mengambil alih fase klasik dan pertengahan. Sehingga, pembahasan mengenai
"Islam Modern" mengacu pada fenomena-fenomena dalam sejarah Islam yang berawal
sejak tahun 1800 Masehi dan terus berlanjut sampai ke era kini. Setiap zaman dalam
sejarah tercipta akibat transformasi yang berarti dan mendalam.> Para ahli sejarah Islam
biasanya mengklasifikasikan ketiga zaman tersebut sebagai cerminan dari evolusi yang
pesat (klasik pada periode 650-1250 M), periode kebekuan (pertengahan pada periode
1250-1800 M), serta fase kebangkitan kembali (modern mulai tahun 1800 hingga masa
sekarang). Apabila perjalanan sejarah Islam digambarkan sebagai suatu lekukan kurva,
maka zaman modern ini merupakan tittkk kurva naik yang kedua dalam
lintasan sejarah Islam.®

Fra Modern merupakan zaman kebangkitan Islam, ini dapat dipahami dengan
mempertimbangkan apa yang terjadi pada periode pertengahan sebelumnya. Pada periode
pertengahan, umat Islam mengalami kemunduran signifikan dalam berbagai aspek
kehidupan, termasuk pendidikan, politik, perdagangan, kebudayaan, dan teknologi. Hal ini
menyebabkan umat Islam merasa tertinggal jika dibandingkan dengan peradaban dunia
Barat pada saat itu. Salah satu peristiwa yang mencolok dalam sejarah Islam pada saat itu
adalah ekspedisi Napoleon Bonaparte di Mesir pada tahun 1801 M. Ekspedisi ini tidak
hanya merupakan invasi militer, tetapi juga membawa bersamanya ilmu pengetahuan dan
pemahaman modern Barat. Hal ini secara tidak langsung membuka mata dunia Islam
terhadap kemajuan Barat dan mendorong pemikiran introspektif tentang bagaimana
umat Islam bisa mengatasi keterbelakangan mereka.” Selama periode ini, banyak ulama
dan intelektual Muslim yang mulai mengkaji ulang tradisi-tradisi Islam dan mencari cara
untuk mengintegrasikan nilai-nilai dan ajaran agama dengan aspek-aspek modernitas.
Mereka mencoba untuk menggabungkan ilmu pengetahuan Barat dengan warisan
intelektual Islam untuk mengatasi tantangan-tantangan yang dihadapi oleh dunia Islam.

> Hasan Asari, Sejarah Islam Modern: Agama Dalam Negosiasi Historis Sejak Abad XIX (Medan:
Perdana, 2019).

6 Fadilatul Husna dkk., “Periodisasi Dan Perkembangan Peradaban Islam Dan Ciri-Cirinya,” Journal on
Education 5, no. 2 (14 Januari 2023): 2899-2907, https://doi.org/10.31004/joe.v5i2.939.

7 Yuni Rahmawati dkk., “Sejarah Pembaharuan Islam Indonesia Di Era Modern ‘Purifikasi Dan
Moderniasi,”” Agama Islam, 9 Mei 2017, http://repository.unimus.ac.id/299/.

84|Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 2 No. 2 Edisi Juli — Desember 2024

Halaman 81 - 93
Era kontemporer menjadi relevan bukan semata-mata karena nama yang menyita
perhatian, tetapi lebih jauh karena inti yang diakui sebagai modernitas. Dalam
pembahasan mengenai modernitas, terhimpun beragam usulan dan pandangan mengenai
nilai-nilai esensial yang melekat dalam gagasan tersebut. Syahrin Harahap menawarkan
perspektif bahwa manusia modern, yang telah menyatukan modernitas dalam dirinya,
memiliki nilai-nilai esensial sebagai berikut®:

Pertama, penghormatan terhadap akal sebagai anugerah Allah yang membubuhkan
ciri khas pada manusia dibanding makhluk lain. Penghormatan ini mencakup penggunaan
akal yang paling efektif dalam kehidupan sehari-hari.

Kedua, penguatan nilai kejujuran dan tanggung jawab pribadi sebagai elemen
fundamental moralitas. Kejujuran merupakan fondasi dari pemikiran dan tindakan yang
bertanggung jawab, sementara ketidakjujuran berujung pada pengalihan tanggung jawab
kepada pihak lain dan perampasan hak-hak individu lain.

Ketiga, kepandaian untuk menangguhkan kenikmatan sesaat guna mencapai
kebahagiaan yang abadi. Kemampuan ini adalah kompetensi mental yang memungkinkan
manusia untuk mengatur proses yang berjangka waktu panjang, memisahkan antara
kenikmatan duniawi dengan kebahagiaan di akhirat.

Keempat, dedikasi terhadap waktu dan standar etos kerja yang tinggi. manusia
modern menghargai waktu dengan perbuatan yang tepat waktu, efisiensitas, dan
penentuan prioritas. Keterpakuan terhadap waktu disertai dengan etos kerja yang kukuh,
menandai seseorang sebagai pengusah keras yang tidak mudah menyerah.

Kelima, keyakinan akan keadilan yang merata di masyarakat. Manusia modern
meyakini bahwa perjuangan untuk mencapai keadilan harus mengakar di seluruh lapisan
masyarakat. Sebaliknya, mereka menentang kesenjangan sosial dan berpartisipasi dalam

upaya menguranginya.

Keenam, apresiasi terhadap ilmu pengetahuan dengan mendorong perluasannya serta
pemanfaatannya demi kebaikan hidup sehari-hari. Mereka memilih untuk tidak terikat
pada mitos, kepercayaan yang tidak mempunyai landasan, dan praktek-praktek yang tidak
berakar pada prinsip-prinsip ilmiah.

Ketujuh, perencanaan untuk masa depan yang dipandang dari perspektif jangka
panjang, menyusun proyeksi untuk hari esok, serta berupaya dengan giat dan sistematis
untuk mewujudkan rencana tersebut. Manusia modern bukanlah pasif ataupun hanya
mengandalkan takdir semata.

Kedelapan, menghargai bakat dan kemampuan, mentransformasikan bakat menjadi
keterampilan, dan menilai orang lain berdasarkan kompetensi dan profesionalitas.

8 Hasan Asari, Universitas Islam Negeri Sumatera Utara: Memperkokoh Eksistensi Memperluas
Kontribusi (Medan: Perdana, 2015).

85|Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 2 No. 2 Edisi Juli — Desember 2024

Halaman 81 - 93
Terakhir, pemeliharaan moral baik di ranah personal maupun di lingkup sosial.
Mereka meyakini bahwa moral merupakan unsur yang sangat penting dalam keberadaan
dan perkembangan masyarakat manusia.

Dalam bingkai sejarah Islam, konsep modernitas telah menjadi tujuan yang
diutamakan selama dua abad belakangan. Meskipun terdapat kontras pemahaman tentang
modernitas, gerakan menuju ke arah modernitas diartikan sebagai proses modernisasi.
Modernisasi ini menjelma sebagai tema sentral dalam sejarah Islam zaman sekarang,
merasuki segala segi kehidupan umat Islam di berbagai belahan Dunia Islam dengan
tingkat kecanggihan yang bervariasi.”

2. Hadis dalam Pandangan Tokoh Pembaharu Islam
Setelah periode kejayaan Islam berakhir, terjadi kemunduran dalam bidang
pemikiran dan peradaban. Dunia Islam menemukan dirinya berada di ujung jalur
kemunduran progresif yang panjang. '° Kesadaran akan keterbelakangan ini memicu
munculnya pemikir-pemikir Islam pada abad ke-19 yang berusaha mengantisipasi dan
mengatasi kondisi tersebut:

Pertama, Muhammad Ali Pasha, seorang tokoh pembaharu di Mesir yang berasal dari
keturunan Turki, lahir pada tahun 1769 di Kavala, Macedonia, Yunani Utara, dan
meninggal di Mesir pada tahun 1849. Mesir, yang sebelumnya menjadi bagian dari
Kesultanan Utsmaniyah setelah ditaklukkan oleh Sultan Muhammad II al-Fatih pada
tahun 857 H/1453 M, berhasil melepaskan diri dari kekuasaan Istanbul pada tahun
1245/1829 M." Ayahnya, Ibrahim Agha, adalah seorang imigran Turki kelahiran Yunani
dan memiliki 17 orang putra, salah satunya adalah Muhammad Ali Pasha.™

Ia dikenal sebagai pemimpin yang mempunyai kecerdasan dan keberanian, berperan
penting dalam sejarah Mesir dan dunia Islam. Keberhasilan terkemuka yang dicapainya
adalah pembebasan Mesir dari cengkeraman penjajahan Napoleon dari Perancis, yang
selanjutnya membuat Sultan Utsmaniyah menetapkannya sebagai penguasa Mesir. Selain
itu, Ali Pasya terpandang sebagai pelopor dalam reformasi pendidikan, dengan
memasukkan elemen-elemen ilmu pengetahuan modern ke dalam sistem pendidikan
Mesir. Materi pendidikan yang diperkenalkannya meliputi ranah yang bervariasi termasuk
bahasa (Italia, Perancis, Turki, dan Persia), ilmu pengetahuan sosial (sejarah, geografi,
ekonomi, antropologi, administrasi dan pendidikan negara, filsafat, strategi militer, dan
hukum), bidang ilmu pengetahuan alam (fisika, farmakologi, biologi, kedokteran, teknik,
arsitektur, dan kimia), disiplin matematika (aritmetika dan matematika terapan), serta
wawasan umum lainnya yang berhubungan dengan keterampilan praktis.’> Pada masa

® Asari, Sejarah Islam Modern.

10 Muhammad Saleh Tajuddin dan Mohd Azizuddin Mohd Sani, “Dunia Islam Dalam Lintasan Sejarah
Dan Realitasnya Di Era Kontemporer” 20 (2016).

11 Samsul Ahmad, “Peranan Muhammad Ali Pasha Dalam Perkembangan Islam Di Mesir” (Skripsi,
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, 2018).

2 Srianti Permata dkk., “Muhammad Ali Pasha Dan Ide Pembaharuannya Di Mesir,” Jurnal Al-
Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (5 Juli 2023): 43-56, https://doi.org/10.47435/al-
mubarak.v8il1.2156.

13 Ahmad, “Peranan Muhammad Ali Pasha Dalam Perkembangan Islam Di Mesir.”

86|Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 2 No. 2 Edisi Juli — Desember 2024

Halaman 81 - 93
kepemimpinan Muhammad Ali Pasha di Mesir, yang mencakup abad ke-19, terjadi
sejumlah perubahan dan tantangan dalam konteks keislaman dan keterkaitannya dengan
dunia luar. Muhammad Ali Pasha, seorang pemimpin yang ambisius, berusaha untuk
memulihkan kekuatan Mesir dan mengembalikan kejayaan masa lampau. Di sisi lain,
bangsa Eropa juga tengah berupaya memperluas pengaruhnya dan menguasai kembali
wilayah-wilayah Islam, termasuk Mesir.'4

Pada saat yang sama, kondisi umat Islam sedang sulit, terutama setelah runtuhnya
Daulah Utsmaniyah. Penjajahan dan tekanan dari pihak Eropa membuat cahaya Islam
semakin redup, dan hubungan antarwilayah Islam menjadi sulit terjalin. Meskipun begitu,
kegiatan periwayatan hadis tetap berlangsung, meskipun dengan beberapa perubahan.
Sebelumnya, periwayatan dilakukan secara lisan, namun sekarang lebih banyak dilakukan
melalui ijazah (izin) dan mukatabah (penulisan surat resmi). Pada periode ini, hanya
sedikit ulama yang mampu meriwayatkan hadis secara hafalan dengan sempurna,
sebagaimana yang dilakukan oleh ulama-ulama terdahulu. Beberapa ulama terkenal
seperti al-'Iragi, Ibn Hajar al-'Asqalani, dan al-Sakhawi masih mampu mempertahankan
tradisi periwayatan hadis secara lisan dan hafalan. Penyusunan kitab-kitab hadis pada
masa ini lebih berfokus pada pengembangan dan variasi terhadap karya-karya yang sudah
ada. Misalnya, menyimpulkan isi kitab Sahih al-Bukhari dan Sahih Muslim,
mengumpulkan kembali isi kitab yang serupa, atau menyoroti aspek-aspek hukum dalam
hadis.’s

Kedua, Tahtawi yang bernama lengkap Rifa’ah Badawi Rafi’ al-Tahtawi, bertempat
kelahiran pada sebuah kota kecil di Mesir yaitu kota Tahta. Bertepatan pada tanggal 15
Oktober 1801 M atau tanggal 7 Jurnadil Tsani 1216 H. Beliau merupakan keturunan dari
suatu keluarga yang mengedepankan nilai-nilai keagamaan secara signifikan, di mana
kedua orang tuanya mengecam garis keturunan yang terkait langsung dengan figur-figur
pemimpin dan ulama yang berpengaruh. Lebih lanjut, jalur keturunan dari pihak ayahnya
berelasi dengan para pemuka agama terkemuka seperti Ja'far as-Shadiq, Muhammad
Baqir, Zainal Abidin, dan Husein, sampai ke sahabat nabi, Ali bin Abi Thalib. Sementara
itu, ibunya juga berasal dari nasab seorang ulama ternama, Syeikh Ahmad al-Farguli, yang
mempunyai hubungan keturunan dengan para ulama dan pembesar di Arab, dengan
koneksi khusus ke suku Khazraj.'® Pada tahun 1817 M, ketika berusia 16 tahun, keluarga
Tahtawi membuat keputusan untuk mengirimnya belajar di al-Azhar, Kairo. Keputusan
ini menandai awal perjalanan pendidikan dan pengembangan pemikiran Tahtawi yang
kelak akan memiliki dampak besar dalam sejarah dan kebudayaan. (Dahlan, 2011).
Kemudian pada tahun 1826, pemerintah Mesir mengeluarkan kebijakan untuk mengirim
pelajar ke luar negeri, terutama ke Perancis. Tahtawi mengambil kesempatan untuk

14 Hading Hading, “Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Hadis,” Shaut al Arabiyyah 4, no. 2 (2016):
29-42, https://doi.org/10.24252/saa.v4i2.1222.

15 M. Syuhudi Ismail, Pengantar Ilmu Hadits (Bandung: Angkasa, 1994).

16 Muhammad >Ammarah, Ra’id al-Tanwir fi al-’Asr al-Hadith Ta’Iif (Kairo: Dar al-Syarug, 2008).

87|Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 2 No. 2 Edisi Juli — Desember 2024

Halaman 81 - 93
bergabung dengan para pelajar yang diutus oleh pemerintah Mesir untuk belajar di
Perancis."”

Pemikiran at-Tahtawi mencakup beberapa pokok penting. Pertama, ia
memperjuangkan pendidikan universal dan emansipasi wanita, menganggap pendidikan
sebagai hak semua individu yang harus diberikan tanpa memandang jenis kelamin atau
status sosial. Kedua, at-Tahtawi menekankan perbaikan ekonomi melalui peningkatan
pertanian, perawatan lebah, dan infrastruktur. Ketiga, ia mengaitkan kesejahteraan
masyarakat dengan agama dan budi pekeri yang baik. Keempat, at-Tahtawi
mengadvokasi pemerintahan yang berdasarkan undang-undang dan adil, dengan tiga
badan terpisah. Terakhir, ia mengutamakan patriotisme dan cinta terhadap tanah air
sebagai dasar kuat untuk membangun masyarakat yang beradab, selain persaudaraan
seagama.'®

Tahtawi memberikan pandangan khusus untuk hadis, karena, pada abad ke-19 umum
bagi para ulama untuk menyatakan bahwa "pintu ijtihad" telah tertutup. Kemudian al-
Tahtawi memperjuangkan pentingnya ijtihad Kembali khususnya dalam pemahaman
hadis. Ia mengusulkan agar pendidikan harus memberikan ruang bagi penalaran individu
(ijtihad) berdasarkan teks-teks dari hadis.”® Pemikiran ini sesuai dengan tradisi awal Islam
di mana ijtihad merupakan cara utama untuk menanggapi situasi baru dan memutuskan
hukum-hukum yang belum pernah dihadapi sebelumnya. Al-Tahtawi juga berpendapat
bahwa pada masa ketika ijtihad banyak dipraktikkan, umat Islam menjadi peradaban yang
paling maju dan kuat di dunia. Dia percaya bahwa tanpa upaya berkelanjutan untuk
membangkitkan masyarakat melalui membaca dan penyelidikan yang luas, termasuk
dalam bidang sains, masyarakat akan mengalami kemunduran atau kemerosotan. Dengan
kata lain, menurut al-Tahtawi, praktik ijtihad dan semangat penelitian yang terus-
menerus merupakan kunci keberhasilan dan kemajuan suatu peradaban.

Ketiga, Muhammad Abduh, seorang guru dari tokoh pembaharu islam terkenal
Rasyid Ridha, dilahirkan pada tahun 1849 M atau 1266 H di sebuah desa di Mesir Hilir.
Ayahnya bernama Abdul Hasan Khairullah, dan ibunya memiliki silsilah yang dapat
ditelusuri hingga Umar Ibn Al-Khatab. Pada masa kecilnya, Muhammad Abduh belajar
membaca dan menulis Alquran, tetapi setelah remaja, ia merasa bosan dengan metode
tradisional pembelajaran yang mengandalkan hafalan diluar kepala.>® Muhammad Abduh
menginginkan proses belajar yang lebih modern, seperti yang diterapkan di sekolah yang
didirikan oleh pemerintah. Pemikiran ini mendorongnya untuk menyadari bahwa umat
Islam mengalami kemunduran, salah satunya disebabkan oleh pendidikan yang stagnan.
Setelah menyelesaikan studi di kampung halamannya, ia melanjutkan pendidikan di Al-

17 Lukman Kholil Ahmad, “Peran Pemikiran Rifa‘ah Rafi‘ Al-Tahtdwi Dalam Modernisasi Pendidikan
Islam Di Mesir 1831-1873 M” (Thesis, Fakultas Adab dan Humaniora UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019).

18 Ahmad.

9 Indira Falk Gesink, “Islamic Reformation: A History of Madrasa Reform and Legal Change in Egypt,”
Comparative Education Review 50, no. 3 (2006): 325-45, https://doi.org/10.1086/503878.

20 Harun Nasution, Pembaharuan Dalam Islam : sejarah Pemikiran Dan Gerakan (Jakarta: Bulan
Bintang, 1991).

88|Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 2 No. 2 Edisi Juli — Desember 2024

Halaman 81 - 93
Azhar. Di Kairo, pusat universitas Al-Azhar, Muhammad Abduh mulai mengembangkan
pemikiran pembaharuan dalam Islam.*

Sebagai seorang mufassir dan pembaharu islam, Muhammad Abduh menunjukkan
sikap kritisnya terhadap hadits dengan pendekatan yang sangat rasional. Kriteria yang dia
terapkan terutama berfokus pada hadis Mutawatir, yang harus berasal dari jama'ah yang
tidak mungkin sepakat untuk berbohong. Sementara itu, hadits-hadits ahad dianggap
shahih hanya jika disampaikan oleh seseorang yang memiliki pengetahuan yang benar-
benar valid tentang keabsahannya.** Kemudian jika suatu hadits yang dibawa oleh
seseorang yang tidak menerima langsung hadis tersebut, atau ada keraguan dalam
penyampaian hadis tersebut, maka hadis tersebut tidak dianggap mutawatir. Baginya,
tidak mempercayai hadits semacam ini bukanlah suatu cela terhadap keimanan seseorang,
melainkan sebuah sikap yang meyakini bahwa hadits ahad tidak dapat dijadikan dasar
hujjah.

Pendekatan Abduh terhadap hadits mencerminkan pendekatan yang sangat hati-hati
dan kritis, dengan penekanan pada kejelasan sumber dan validitas informasi dalam
menilai kebenaran hadits-hadits tersebut. Hal ini Nampak dalam tulisannya yaitu Tafsir
Almanar, Muhammad Abduh menolak hadits-hadits yang dianggap tidak sesuai dengan
logika dan kriteria keabsahan yang dia tentukan, serta menguatkan hadits atau riwayat-
riwayat Al-Qur'an yang dianggap lemah oleh beberapa ulama.?* Pendekatannya
mencerminkan usaha untuk memberikan gambaran yang logis, ilmiah, dan rasional,
khususnya dalam interaksi dengan orientalis dan pemikiran Barat pada zamannya.

Keempat, Muhammad Rasyid Ibn Ali Ridha Ibn Muhammad Syams Al-Din Al-
Qalamuny, yang lebih dikenal dengan Rasyid Ridha, dilahirkan di sebuah desa bernama
Qalamun, terletak di dekat kota Tripoli, Lebanon, pada 27 Jumadil Awal 1282 H atau tahun
1865 M. Ayahnya adalah seorang ulama yang turut berpartisipasi dalam tarekat Sufi
Syadziliyah. Leluhur Rasyid Ridha dapat dilacak kembali ke Al-Husain Ibn Ali Ibn Abi
Talib, anak dari Ali Ibn Abi Talib serta Fatimah Az-Zahra, putri Nabi Muhammad saw.
Atas dasar keturunan ini, Rasyid Ridha mengadopsi gelar Sayyid yang ditambahkan
sebelum nama pribadinya. Sejak usia dini, ia telah mendaftar di madrasah untuk belajar
menulis, aritmatika, dan tajwid Al-Qur'an. Gagasannya mengenai pembaruan Islam
dikembangkan melalui pembelajaran dan pengambilan konsep-konsep pembaruan dari
mentornya, Muhammad Abduh.?

Rasyid Ridha awalnya berpendapat bahwa hadis-hadis yang sampai pada kita melalui
riwayat mutawatir, seperti jumlah rakaat salat, puasa, dan lain-lain, harus diterima dan
dianggap sebagai aturan agama secara umum. Namun, hadis-hadis yang tidak memiliki

2L H, M. Yusran Asmuni, Pengantar studi pemikiran dan gerakan pembaharuan dalam dunia Islam, Cet.
3 (Raja Grafindo Persada, 2001).

22 |lyas Hasan dan G.H.A Juynboll, Kontroversi Hadis di Mesir (1890-1960) (Mizan, 1999).

2 Muhammad Makmun Abha;, Yang Membela Dan Yang Menggugat: Seri Pemikiran Tokoh Hadis
Kontemporer (CSS Suka Press, 2012).

24 Abdul Majid Abdussalam al-Muhtasib, Visi dan paradigma tafsir al-Qur’an kontemporer (Penerbit AL
I1ZZAH, 1997).

% Asmuni, Pengantar studi pemikiran dan gerakan pembaharuan dalam dunia Islam.

89|Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 2 No. 2 Edisi Juli — Desember 2024

Halaman 81 - 93
riwayat mutawatir, menurutnya tidak wajib menerimanya. Awalnya, ini merupakan
pandangan yang dipertahankan oleh Rasyid Ridha. Namun, belakangan Rasyid Ridha
mencabut pendapatnya tersebut dan malah dikenal sebagai seorang pembela hadis.
Menurut as-Siba’i bahwa pada awalnya, Rasyid Ridha terpengaruh oleh pemikiran
gurunya, Syekh Muhammad Abduh. Keduanya memiliki pandangan serupa, kurang
mendalami masalah hadis, dan kurang memahami ilmu-ilmu hadis. Namun, setelah
wafatnya Syekh Muhammad Abduh, Rasyid Ridha menerima tanggung jawab
pembaharuan dan mendalami lebih banyak ilmu, termasuk figih dan hadis. Akibatnya,
pengetahuan Rasyid Ridha tentang hadis semakin mendalam, dan beliau menjadi tokoh
yang sangat dihormati di Mesir, bahkan menjadi tempat bertanya umat Islam di seluruh
dunia.?®

Kelima, Sayid Ahmad Khan dilahirkan di Delhi, India, pada tanggal 17 Oktober 1817
Masehi dan meninggal dunia di kota yang sama pada tahun 1898 Masehi. Beliau
mengenyam pendidikan dalam bidang keagamaan, bahasa Arab, bahasa Persia, serta
ilmu-ilmu umum lainnya. Dalam karirnya, Sayid Ahmad Khan pernah menjabat sebagai
hakim. Selanjutnya, pada tahun 1846, beliau melanjutkan pendidikannya. Ketika terjadi
pemberontakan oleh penduduk India terhadap pemerintahan kolonial Inggris pada tahun
1857, beliau berupaya menghalangi kekerasan yang berlangsung. Pada momen tersebut,
beliau berhasil menyelamatkan banyak warga Inggris dari ancaman pembunuhan. Sebagai
pengakuan atas upaya-upayanya, pihak Inggris memberikan penghargaan kepadanya.
Namun, Sayid Ahmad Khan menolak pemberian tersebut dan hanya menerima
penganugerahan gelar "Sir" dari Pemerintah Inggris. Karena itu, beliau kemudian lebih
dikenal sebagai Sir Sayyid Ahmad Khan. Di samping itu, beliau memanfaatkan hubungan
baiknya dengan pemerintah Inggris untuk memajukan kepentingan umat Islam di India.?”

Dalam pemikiran Sayyid Ahmad Khan, terdapat beberapa konsep kunci yang
membentuk landasan pemikirannya. Pertama, ia meyakini bahwa pendidikan merupakan
cara yang efektif untuk mengubah karakter umat Islam dari kemunduran, sehingga
mendirikan MAOC (Muhammedan Anglo Oriental College) di Aligarh sebagai wujud nyata
dari keyakinannya. Kedua, Sayyid Ahmad Khan menyatakan bahwa penyebab
kemunduran umat Islam terletak pada umat Islam sendiri yang tidak mengikuti
perkembangan sains dan teknologi Barat. Ketiga, ia menganggap ilmu dan teknologi
modern sebagai hasil pemikiran manusia, dan oleh karena itu, menghargai akal tinggi
sangat penting bagi umat Islam. Keempat, dalam pandangannya, hukum alam dan Al-
Qur'an sejalan, dengan mengakui bahwa keduanya berasal dari Allah. Kelima, ia
menekankan bahwa sumber ajaran Islam adalah Al-Qur'an dan Hadits, sementara
pendapat ulama zaman dahulu tidak bersifat mengikat. Terakhir, Sayyid Ahmad Khan
mendorong umat Islam untuk memiliki sikap dan perilaku yang mencerminkan semangat

% Jda Ilmiah Mursidin, “Ingkar Sunnah (Argumen Dan Tokohnya),” EI-Mizzi : Jurnal IImu Hadis 1, no.
1 (1 Juni 2022): 1-21.

27 Sukirman Sukirman, Pembaharuan Sayyid Ahmad Khan dalam Bidang Pendidikan, ed. oleh Hery
Setiyatna (Sokoharjo: Centre for Developing Academic Quality (CDAQ) STAIN Surakarta, 2009).

90| Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 2 No. 2 Edisi Juli — Desember 2024

Halaman 81 - 93
berpikir. Keseluruhan pemikirannya mencerminkan upayanya dalam memadukan nilai-
nilai Islam dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan pendidikan.?®

Pemikiran Sayyid Ahmad Khan terhadap mengikuti sunnah membawanya pada
penekanan terhadap kandungan suatu hadis. Pemikiran ini membawa pengaruh
signifikan terhadap pandangan keagamaan Sayyid Ahmad Khan, yang secara paralel
dengan Ahli Hadis, menempatkan penekanan khusus pada kajian dan penerimaan hadis
yang memiliki kualitas yang lebih dipercaya.®® Bagi Sayyid Ahmad Khan, ini bukan
sekadar pandangan, melainkan motivasi utama dalam upayanya di bidang pemikiran
keagamaan, dengan tujuan memberikan kontribusi untuk mengembalikan Islam yang
sejati.

D. Simpulan

Pemikiran tokoh-tokoh pembaharu Islam seperti al-Tahtawi, Muhammad Abduh,
Rasyid Ridha, dan Sayyid Ahmad Khan menunjukkan betapa beragam dan kompleksnya
pendekatan terhadap hadis dalam menghadapi dinamika zaman. Masing-masing tokoh ini
memiliki pandangan yang unik dalam upaya memahami dan menafsirkan hadis, sejalan
dengan tantangan dan kebutuhan era mereka.

Al-Tahtawi menekankan pentingnya ijtihad, atau penafsiran independen, sebagai cara
untuk merespons perubahan zaman. Bagi Al-Tahtawi, kembali kepada ijtihad merupakan
kunci untuk menjaga relevansi ajaran Islam dalam konteks yang terus berubah. Di sisi lain,
Muhammad Abduh mengadopsi pendekatan kritis terhadap hadis, mengutamakan logika dan
kejernihan informasi dalam proses penafsiran. Ia percaya bahwa hanya dengan pendekatan
rasional, ajaran Islam bisa tetap relevan dan mudah dipahami. Rasyid Ridha, yang pada
awalnya lebih selektif dalam menerima hadis, berubah menjadi pembela kuat hadis setelah
memperdalam ilmu-ilmu hadis dan figih. Perubahan ini menunjukkan bagaimana pemahaman
yang lebih mendalam dapat mengubah pandangan seseorang terhadap sumber-sumber ajaran
agama. Sementara itu, Sayyid Ahmad Khan menekankan pentingnya kualitas hadis sebagai
dasar mengikuti sunnah. Baginya, hanya hadis-hadis yang memiliki kualitas tinggi yang layak
dijadikan landasan dalam mengamalkan sunnah.

Keberagaman pendekatan ini mencerminkan upaya para pembaru Islam untuk
menjawab tantangan zaman mereka sekaligus mempertahankan integritas dan relevansi
gjaran Islam. Meski memiliki pandangan yang berbeda, mereka semua berusaha
mengembangkan pemahaman Islam yang sesuai dengan tuntutan zaman dan konteks sosial.
Upaya mereka menunjukkan kesinambungan dalam proses pembaruan dan penyesuaian
ajaran agama dengan realitas kehidupan.

28 Akmal Akmal, “Sayyid Ahmad Khan Reformis Pendidikan Islam Di India,” POTENSIA: Jurnal
Kependidikan Islam 1, no. 1 (2 Juni 2015): 1-18, https://doi.org/10.24014/potensia.v1il1.1239.

2 Abdul Karim, “Pergulatan Hadis di Era Modern,” Riwayah : Jurnal Studi Hadis 3, no. 2 (5 April
2019): 171, https://doi.org/10.21043/riwayah.v3i2.3720.

91|Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 2 No. 2 Edisi Juli — Desember 2024

Halaman 81 - 93

DAFTAR PUSTAKA

Abha;, Muhammad Makmun. Yang Membela Dan Yang Menggugat: Seri Pemikiran Tokoh
Hadis Kontemporer. CSS Suka Press, 2012.

Ahmad, Lukman Kholil. “Peran Pemikiran Rifa‘ah Rafi‘ Al-Tahtdwi Dalam Modernisasi
Pendidikan Islam Di Mesir 1831-1873 M.” Thesis, Fakultas Adab dan Humaniora
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019.

Ahmad, Samsul. “Peranan Muhammad Ali Pasha Dalam Perkembangan Islam Di Mesir.”
Skripsi, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, 2018.

Akmal, Akmal. “Sayyid Ahmad Khan Reformis Pendidikan Islam Di India.” POTENSIA:
Jurnal  Kependidikan Islam 1, no. 1 (2 Juni 2015): 1-18.
https://doi.org/10.24014/potensia.v1i1.1239.

’Ammarah, Muhammad. Ra'id al-Tanwir fi al-’Asr al-Hadith Ta’lif. Kairo: Dar al-Syaruq,
2008.

Asari, Hasan. Sejarah Islam Modern: Agama Dalam Negosiasi Historis Sejak Abad XIX.
Medan: Perdana, 2019.

. Universitas Islam Negeri Sumatera Utara: Memperkokoh Eksistensi Memperluas
Kontribusi. Medan: Perdana, 2015.

Asmuni, H. M. Yusran. Pengantar studi pemikiran dan gerakan pembaharuan dalam dunia
Islam. Cet. 3. Raja Grafindo Persada, 2001.

Din Muhammad, Zakariya. Sejarah Peradaban Islam. MALANG: CV. Intrans Publishing,
2018.

Gesink, Indira Falk. “Islamic Reformation: A History of Madrasa Reform and Legal Change
in Egypt” Comparative Education Review 50, no. 3 (2006): 325-45.
https://doi.org/10.1086/503878.

Hading, Hading. “Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Hadis.” Shaut al Arabiyyah 4, no.
2 (2016): 29-42. https://doi.org/10.24252/saa.v4i2.1222.

Hasan, llyas, dan G.H.A Juynboll. Kontroversi Hadis di Mesir (1890-1960). Mizan, 1999.

Husna, Fadilatul, Fatimah Lubis, Sukma Wardani, dan Sri Al Fatia. “Periodisasi Dan
Perkembangan Peradaban Islam Dan Ciri-Cirinya.” Journal on Education 5, no. 2 (14
Januari 2023): 2899-2907. https://doi.org/10.31004/joe.v5i2.939.

Irfan, Irfan. “Peranan Baitul Hikmah Dalam Menghantarkan Kejayaan Daulah Abbasiyah.”
Jurnal As-Salam 1, no. 2 (2016): 139-55.

Ismail, M. Syuhudi. Pengantar lImu Hadits. Bandung: Angkasa, 1994.

92 |Page



Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman
Volume 2 No. 2 Edisi Juli — Desember 2024

Halaman 81 - 93
Karim, Abdul. “Pergulatan Hadis di Era Modern.” Riwayah : Jurnal Studi Hadis 3, no. 2 (5
April 2019): 171. https://doi.org/10.21043/riwayah.v3i2.3720.

Muhtasib, Abdul Majid Abdussalam al-. Visi dan paradigma tafsir al-Qur’an kontemporer.
Penerbit AL IZZAH, 1997.

Mursidin, Ida Ilmiah. “Ingkar Sunnah (Argumen Dan Tokohnya).” EI-Mizzi: Jurnal limu
Hadis 1, no. 1 (1 Juni 2022): 1-21.

Nasution, Harun. Pembaharuan Dalam Islam: sejarah Pemikiran Dan Gerakan. Jakarta:
Bulan Bintang, 1991.

Nasution, Syamruddin. Sejarah Peradaban Islam. Pekanbaru: Yayasan Pusaka Riau, 2013.

Permata, Srianti, Hasaruddin Hasaruddin, Syamzan Syukur, Reynaldo Reynaldo, dan Abd
Rizal. “Muhammad Ali Pasha Dan Ide Pembaharuannya Di Mesir.” Jurnal Al-
Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (5 Juli 2023): 43-56.
https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v8i1.2156.

Rahmawati, Yuni, Tsania Filhil Masyhana, Muhammad Anif Muhandis, Masruroh, dan Fita
Hariyanti. “Sejarah Pembaharuan Islam Indonesia Di Era Modern ‘Purifikasi Dan
Moderniasi.”” Agama Islam, 9 Mei 2017. http://repository.unimus.ac.id/299/.

Sukirman, Sukirman. Pembaharuan Sayyid Ahmad Khan dalam Bidang Pendidikan.
Disunting oleh Hery Setiyatna. Sokoharjo: Centre for Developing Academic Quality
(CDAQ) STAIN Surakarta, 20009.

Tajuddin, Muhammad Saleh, dan Mohd Azizuddin Mohd Sani. “Dunia Islam Dalam Lintasan
Sejarah Dan Realitasnya Di Era Kontemporer” 20 (2016).

Yuniarto, P. “Masalah Globalisasi Di Indonesia: Antara Kepentingan, Kebijakan, Dan
Tantangan.” Jurnal Kajian Wilayah 5, no. 1 (2014).
https://www.semanticscholar.org/paper/Masalah-Globalisasi-di-Indonesia%3A-
Antara-Kebijakan%2C-Y uniarto/cc65d68b7452deacch5bb41c539553447d1d9cd1.

93| Page



