
Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 2 No. 2 Edisi Juli – Desember 2024 
 
  Halaman 81 - 93 

81 | P a g e  
 

Sejarah Peradaban Islam: Pandangan Tokoh Pembaharu Islam 

Terhadap Hadis  
 

Firman* 
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang,  

Jln. Prof M.Yunus Kel. Anduring Kec. Kuranji, 25153 
 2320070012@uinib.ac.id  

 
Suci Amalia Yasti 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang,  
Jln. Prof M.Yunus Kel. Anduring Kec. Kuranji, 25153 

2320070003@uinib.ac.id 
 

Doni Saputra 
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang,  

Jln. Prof M.Yunus Kel. Anduring Kec. Kuranji, 25153 
2320070004@uinib.ac.id 

 
Alfiah Rafika 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang,  

Jln. Prof M.Yunus Kel. Anduring Kec. Kuranji, 25153 
2320070002@uinib.ac.id 

 
Erasiah 

Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang,  

Jln. Prof M.Yunus Kel. Anduring Kec. Kuranji, 25153 
erasiah@uinib.ac.id 

 

Article History: 
Received:  Revised :  Accepted:  Published: 

02/07/2024  09/07/2024  09/09/2024  10/09/2024 
 
https://doi.org/10.46781/baitul_hikmah.v2i2.1108 
Corresponding Author: 2320070012@uinib.ac.id 

 
Abstract 

This study examines the views of various Islamic education reformers who emerged with 
various views on the role of Hadith as a source of law. Some of them emphasize the validity and 
authenticity of the Hadith as an indisputable legal basis. Meanwhile, there are those who seek 
to reform the understanding of the Hadith by accommodating the current context, without 
reducing the value of its authority. The diversity of views and approaches in response to the 

challenges and changes of the times characterizes this period, creating an interesting dynamic 
in modern Islamic understanding. This research method is historical research that focuses on 
the views of educational reformers on Hadith. The results of this study show that Ali Pasya 

mailto:2320070012@uinib.ac.id
mailto:2320070003@uinib.ac.id
mailto:2320070004@uinib.ac.id
mailto:2320070002@uinib.ac.id
mailto:erasiah@uinib.ac.id


Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 2 No. 2 Edisi Juli – Desember 2024 
 
  Halaman 81 - 93 

82 | P a g e  
 

contributed to the codification of hadith, Al-Tahtawi highlighted the importance of returning to 
ijtihad as a means of dealing with the changing times. Muhammad Abduh espoused a critical 
approach to hadith, emphasizing logic and clarity of information. Rashid Ridha initially had a 
more selective view of the hadith but later became its defender after further study in the 
sciences of hadith and fiqh. And Sayyid Ahmad Khan emphasized the quality of hadith as the 
foundation of his view on following the sunnah. 
Keywords: Modern Hadith; Modern Reformers; History of Islamic Civilization. 
 

Abstrak 
Penelitian ini mengkaji pandangan beragam tokoh pembaharu pendidikan Islam yang muncul 

dengan berbagai pandangan terhadap peran Hadis sebagai sumber hukum. Beberapa di antara 
mereka menegaskan keabsahan dan otentisitas Hadis sebagai landasan hukum yang tak 
terbantahkan. Sementara itu, ada yang berupaya mereformasi pemahaman terhadap Hadis 
dengan mengakomodasi konteks kekinian, tanpa mengurangi nilai otoritasnya. 
Keanekaragaman pandangan dan pendekatan dalam menanggapi tantangan dan perubahan 
zaman mencirikan periode ini, menciptakan sebuah dinamika yang menarik dalam 
pemahaman Islam modern. Metode penelitian ini adalah penelitian sejarah atau historical 
research yang fokus pada pandangan tokoh-tokoh pembaharu pendidikan terhadap Hadis. 
Hasil penelitian ini menujukkan bahwa Ali Pasya berkontribusi pada pengkodifikasian hadis, 
Al-Tahtawi menyoroti pentingnya kembali kepada ijtihad sebagai sarana untuk menghadapi 

perubahan zaman. Muhammad Abduh mengusung pendekatan kritis terhadap hadis, 
menekankan logika dan kejelasan informasi. Rasyid Ridha awalnya memiliki pandangan yang 
lebih selektif terhadap hadis, namun kemudian menjadi pembela hadis setelah mendalami 
lebih lanjut ilmu-ilmu hadis dan fiqih. Dan Sayyid Ahmad Khan memberikan penekanan pada 
kualitas hadis sebagai landasan dalam pandangannya terhadap mengikuti sunnah. 
Kata Kunci: Hadis Masa Modern; Tokoh Pembaharu Islam; Sejarah Peradaban Islam. 
 

A. Pendahuluan  
Peradaban Islam telah mengalami berbagai fase sepanjang sejarahnya, dari masa 

keemasan hingga penurunan dalam berbagai bidang selama abad-abad pertengahan. Salah 
satu aspek yang paling menonjol dalam sejarah peradaban Islam adalah kontribusinya dalam 

pengembangan ilmu pengetahuan dan kebijakan.1 Peradaban Islam pada masa keemasannya, 
terutama pada abad ke-8 hingga ke-14, memberikan kontribusi besar dalam pengembangan 
ilmu pengetahuan dan kebijakan. Pusat-pusat ilmu pengetahuan seperti Baitul Hikmah di 
Baghdad dan perpustakaan-perpustakaan besar di Córdoba dan Timur Tengah menjadi 
tempat-tempat di mana ilmuwan Muslim menggali pengetahuan klasik Yunani, Romawi, 
Persia, dan India, serta mengembangkan pengetahuan baru dalam berbagai bidang seperti 
matematika, astronomi, kedokteran, dan filsafat.2 Namun, seiring berjalannya waktu, 
peradaban Islam mengalami penurunan yang kompleks, yang disebabkan oleh faktor-faktor 
politik, sosial, dan ekonomi. 

Ketika Eropa mengalami masa gelap, peradaban Islam menjadi pusat pembelajaran 

yang cemerlang akibat timbulnya dengan yang disebut pemikiran dan aliran pembaharuan 

 
1 Syamruddin Nasution, Sejarah Peradaban Islam (Pekanbaru: Yayasan Pusaka Riau, 2013). 
2 Irfan Irfan, “Peranan Baitul Hikmah Dalam Menghantarkan Kejayaan Daulah Abbasiyah,” Jurnal As-

Salam 1, no. 2 (2016): 139–55. 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 2 No. 2 Edisi Juli – Desember 2024 
 
  Halaman 81 - 93 

83 | P a g e  
 

atau modernisasi dalam Islam.3 Sebagai agama dan peradaban, Islam muncul dengan beberapa 
tokoh-tokoh pembaharu pendidikan untuk merespon berbagai dinamika globalisasi yang 
memungkinkan pertukaran ide, perkembangan teknologi yang mengubah cara kita hidup, dan 
perubahan sosial yang fundamental.4 Pembaruan dalam konteks ini merujuk pada upaya 
mereformasi pemahaman dan penerapan ajaran Islam agar tetap relevan dan sesuai dengan 
tuntutan zaman. 

Tokoh-tokoh pembaharu Pendidikan islam, seperti Muhammad Ali Pasya, at-Tahtawi, 
Muhammad Abduh, Rasyid Ridha, Ahmad Khan dan sejumlah pemikir lainnya, memiliki 
pandangan yang beragam terkait Hadis. Beberapa di antara mereka menekankan pentingnya 
otentisitas dan keabsahan Hadis sebagai sumber hukum yang tidak dapat dipertanyakan. Di 

sisi lain, ada yang mencoba merumuskan kembali pemahaman terhadap Hadis dengan konteks 
kekinian tanpa mengurangi nilai otoritasnya. Pendekatan-pendekatan ini mencerminkan 
kompleksitas dalam berinteraksi dengan warisan keagamaan dalam upaya menjawab 
tantangan dan perubahan zaman. 

Kajian ini bertujuan untuk menyelidiki perkembangan peradaban Islam pada masa 
modern, dengan fokus pada pandangan-pandangan tokoh-tokoh pembaru Pendidikan Islam 
terhadap Hadis, mengeksplorasi sejauh mana dampak pandangan mereka terhadap 
pemahaman dan implementasi Hadis dalam kehidupan umat Islam pada masa modern. 
Melalui penelitian ini, diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih dalam tentang 
peradaban Islam pada masa modern, serta memberikan pandangan yang lebih baik tentang 

peran Islam dalam dunia kontemporer yang terus berubah 
 

B.  Metode Penelitian 
Jenis penelitian ini merupakan penelitian sejarah atau historical research yang fokus 

pada pandangan tokoh-tokoh pembaharu pendidikan terhadap Hadis. Penelitian sejarah pada 
konteks ini mencakup pengumpulan dan evaluasi data secara sistematik yang terkait dengan 
pandangan para tokoh pembaharu pendidikan terhadap Hadis. Tujuan utamanya adalah 
menguji hipotesis terkait pengaruh dan perkembangan pandangan tersebut serta bagaimana 
pandangan tersebut membentuk landasan pemikiran pendidikan pada masa itu. 

Data yang digunakan dalam penelitian ini bersumber dari tulisan-tulisan, atau 
dokumen lainnya yang mencerminkan pandangan tokoh-tokoh pembaharu pendidikan 

terhadap Hadis. Proses analisis data melibatkan kajian mendalam terhadap materi-materi 
tersebut untuk menghasilkan suatu pemahaman yang holistik tentang peran Hadis dalam 
pandangan para tokoh pembaharu pendidikan pada masa tertentu. Penelitian ini 
menggunakan data sekunder yang diperoleh dari buku atau dokumen terkait yang membahas 
sejarah. Proses analisis data dilakukan dengan teliti, melibatkan kajian mendalam terhadap 
informasi yang terdapat dalam sumber-sumber sejarah tersebut. Hasil analisis ini diolah 
menjadi suatu narasi yang mencakup berbagai perspektif dari sumber Sejarah peradaban 
islam 

 

 
3 Zakariya Din Muhammad, Sejarah Peradaban Islam (MALANG: CV. Intrans Publishing, 2018). 
4 P. Yuniarto, “Masalah Globalisasi Di Indonesia: Antara Kepentingan, Kebijakan, Dan Tantangan,” 

Jurnal Kajian Wilayah 5, no. 1 (2014), https://www.semanticscholar.org/paper/Masalah-Globalisasi-di-

Indonesia%3A-Antara-Kebijakan%2C-Yuniarto/cc65d68b7452deaccb5bb41c539553447d1d9cd1. 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 2 No. 2 Edisi Juli – Desember 2024 
 
  Halaman 81 - 93 

84 | P a g e  
 

C. Pembahasan  
1. Peradaban Islam Modern dalam Sejarah 

Sejak awal abad ke-19, tema yang paling menarik perhatian dalam kajian keislaman 
adalah hubungan antara Islam dan modernitas. Tingginya minat terhadap tema ini 
tercermin dalam jumlah besar literatur yang telah dihasilkan oleh penulis Muslim dan 
non-Muslim. Modernisasi Islam menjadi subjek penelitian yang kontroversial, membagi 
pandangan antara mereka yang melihatnya sebagai keharusan dan mereka yang 
menganggapnya sebagai sesuatu yang terlarang. Terlepas dari kontroversi filosofis yang 
mengitarinya, tidak dapat disangkal bahwa modernitas telah menjadi faktor utama yang 
memengaruhi sejarah umat Islam sejak abad ke-19.  

Masa pasca abad kesembilan belas kerap dijuluki sebagai zaman modern dalam kajian 
sejarah Islam. Dalam hal ini, terminologi "modern" dimaksudkan untuk mendeskripsikan 
era yang mengambil alih fase klasik dan pertengahan. Sehingga, pembahasan mengenai 
"Islam Modern" mengacu pada fenomena-fenomena dalam sejarah Islam yang berawal 
sejak tahun 1800 Masehi dan terus berlanjut sampai ke era kini. Setiap zaman dalam 

sejarah tercipta akibat transformasi yang berarti dan mendalam.5 Para ahli sejarah Islam 
biasanya mengklasifikasikan ketiga zaman tersebut sebagai cerminan dari evolusi yang 
pesat (klasik pada periode 650-1250 M), periode kebekuan (pertengahan pada periode 
1250-1800 M), serta fase kebangkitan kembali (modern mulai tahun 1800 hingga masa 
sekarang). Apabila perjalanan sejarah Islam digambarkan sebagai suatu lekukan kurva, 

maka zaman modern ini merupakan titik kurva naik yang kedua dalam 
lintasan sejarah Islam.6 

Era Modern merupakan zaman kebangkitan Islam, ini dapat dipahami dengan 
mempertimbangkan apa yang terjadi pada periode pertengahan sebelumnya. Pada periode 
pertengahan, umat Islam mengalami kemunduran signifikan dalam berbagai aspek 
kehidupan, termasuk pendidikan, politik, perdagangan, kebudayaan, dan teknologi. Hal ini 
menyebabkan umat Islam merasa tertinggal jika dibandingkan dengan peradaban dunia 
Barat pada saat itu. Salah satu peristiwa yang mencolok dalam sejarah Islam pada saat itu 
adalah ekspedisi Napoleon Bonaparte di Mesir pada tahun 1801 M. Ekspedisi ini tidak 
hanya merupakan invasi militer, tetapi juga membawa bersamanya ilmu pengetahuan dan 

pemahaman modern Barat. Hal ini secara tidak langsung membuka mata dunia Islam 
terhadap kemajuan Barat dan mendorong pemikiran introspektif tentang bagaimana 
umat Islam bisa mengatasi keterbelakangan mereka.7 Selama periode ini, banyak ulama 
dan intelektual Muslim yang mulai mengkaji ulang tradisi-tradisi Islam dan mencari cara 
untuk mengintegrasikan nilai-nilai dan ajaran agama dengan aspek-aspek modernitas. 
Mereka mencoba untuk menggabungkan ilmu pengetahuan Barat dengan warisan 
intelektual Islam untuk mengatasi tantangan-tantangan yang dihadapi oleh dunia Islam.  

 
5 Hasan Asari, Sejarah Islam Modern: Agama Dalam Negosiasi Historis Sejak Abad XIX (Medan: 

Perdana, 2019). 
6 Fadilatul Husna dkk., “Periodisasi Dan Perkembangan Peradaban Islam Dan Ciri-Cirinya,” Journal on 

Education 5, no. 2 (14 Januari 2023): 2899–2907, https://doi.org/10.31004/joe.v5i2.939. 
7 Yuni Rahmawati dkk., “Sejarah Pembaharuan Islam Indonesia Di Era Modern ‘Purifikasi Dan 

Moderniasi,’” Agama Islam, 9 Mei 2017, http://repository.unimus.ac.id/299/. 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 2 No. 2 Edisi Juli – Desember 2024 
 
  Halaman 81 - 93 

85 | P a g e  
 

Era kontemporer menjadi relevan bukan semata-mata karena nama yang menyita 
perhatian, tetapi lebih jauh karena inti yang diakui sebagai modernitas. Dalam 
pembahasan mengenai modernitas, terhimpun beragam usulan dan pandangan mengenai 
nilai-nilai esensial yang melekat dalam gagasan tersebut. Syahrin Harahap menawarkan 
perspektif bahwa manusia modern, yang telah menyatukan modernitas dalam dirinya, 
memiliki nilai-nilai esensial sebagai berikut8: 

Pertama, penghormatan terhadap akal sebagai anugerah Allah yang membubuhkan 
ciri khas pada manusia dibanding makhluk lain. Penghormatan ini mencakup penggunaan 
akal yang paling efektif dalam kehidupan sehari-hari. 

Kedua, penguatan nilai kejujuran dan tanggung jawab pribadi sebagai elemen 
fundamental moralitas. Kejujuran merupakan fondasi dari pemikiran dan tindakan yang 

bertanggung jawab, sementara ketidakjujuran berujung pada pengalihan tanggung jawab 
kepada pihak lain dan perampasan hak-hak individu lain. 

Ketiga, kepandaian untuk menangguhkan kenikmatan sesaat guna mencapai 
kebahagiaan yang abadi. Kemampuan ini adalah kompetensi mental yang memungkinkan 
manusia untuk mengatur proses yang berjangka waktu panjang, memisahkan antara 
kenikmatan duniawi dengan kebahagiaan di akhirat. 

Keempat, dedikasi terhadap waktu dan standar etos kerja yang tinggi. manusia 

modern menghargai waktu dengan perbuatan yang tepat waktu, efisiensitas, dan 
penentuan prioritas. Keterpakuan terhadap waktu disertai dengan etos kerja yang kukuh, 
menandai seseorang sebagai pengusah keras yang tidak mudah menyerah. 

Kelima, keyakinan akan keadilan yang merata di masyarakat. Manusia modern 
meyakini bahwa perjuangan untuk mencapai keadilan harus mengakar di seluruh lapisan 
masyarakat. Sebaliknya, mereka menentang kesenjangan sosial dan berpartisipasi dalam 
upaya menguranginya. 

Keenam, apresiasi terhadap ilmu pengetahuan dengan mendorong perluasannya serta 
pemanfaatannya demi kebaikan hidup sehari-hari. Mereka memilih untuk tidak terikat 

pada mitos, kepercayaan yang tidak mempunyai landasan, dan praktek-praktek yang tidak 
berakar pada prinsip-prinsip ilmiah. 

Ketujuh, perencanaan untuk masa depan yang dipandang dari perspektif jangka 
panjang, menyusun proyeksi untuk hari esok, serta berupaya dengan giat dan sistematis 
untuk mewujudkan rencana tersebut. Manusia modern bukanlah pasif ataupun hanya 
mengandalkan takdir semata. 

Kedelapan, menghargai bakat dan kemampuan, mentransformasikan bakat menjadi 
keterampilan, dan menilai orang lain berdasarkan kompetensi dan profesionalitas. 

 
8 Hasan Asari, Universitas Islam Negeri Sumatera Utara: Memperkokoh Eksistensi Memperluas 

Kontribusi (Medan: Perdana, 2015). 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 2 No. 2 Edisi Juli – Desember 2024 
 
  Halaman 81 - 93 

86 | P a g e  
 

Terakhir, pemeliharaan moral baik di ranah personal maupun di lingkup sosial. 
Mereka meyakini bahwa moral merupakan unsur yang sangat penting dalam keberadaan 
dan perkembangan masyarakat manusia. 

Dalam bingkai sejarah Islam, konsep modernitas telah menjadi tujuan yang 
diutamakan selama dua abad belakangan. Meskipun terdapat kontras pemahaman tentang 
modernitas, gerakan menuju ke arah modernitas diartikan sebagai proses modernisasi. 
Modernisasi ini menjelma sebagai tema sentral dalam sejarah Islam zaman sekarang, 
merasuki segala segi kehidupan umat Islam di berbagai belahan Dunia Islam dengan 
tingkat kecanggihan yang bervariasi.9 

2. Hadis dalam Pandangan Tokoh Pembaharu Islam 

Setelah periode kejayaan Islam berakhir, terjadi kemunduran dalam bidang 

pemikiran dan peradaban. Dunia Islam menemukan dirinya berada di ujung jalur 
kemunduran progresif yang panjang. 10 Kesadaran akan keterbelakangan ini memicu 
munculnya pemikir-pemikir Islam pada abad ke-19 yang berusaha mengantisipasi dan 
mengatasi kondisi tersebut: 

Pertama, Muhammad Ali Pasha, seorang tokoh pembaharu di Mesir yang berasal dari 
keturunan Turki, lahir pada tahun 1769 di Kavala, Macedonia, Yunani Utara, dan 
meninggal di Mesir pada tahun 1849. Mesir, yang sebelumnya menjadi bagian dari 

Kesultanan Utsmaniyah setelah ditaklukkan oleh Sultan Muhammad II al-Fatih pada 
tahun 857 H/1453 M, berhasil melepaskan diri dari kekuasaan Istanbul pada tahun 
1245/1829 M.11 Ayahnya, Ibrahim Agha, adalah seorang imigran Turki kelahiran Yunani 
dan memiliki 17 orang putra, salah satunya adalah Muhammad Ali Pasha.12  

Ia dikenal sebagai pemimpin yang mempunyai kecerdasan dan keberanian, berperan 
penting dalam sejarah Mesir dan dunia Islam. Keberhasilan terkemuka yang dicapainya 
adalah pembebasan Mesir dari cengkeraman penjajahan Napoleon dari Perancis, yang 
selanjutnya membuat Sultan Utsmaniyah menetapkannya sebagai penguasa Mesir. Selain 

itu, Ali Pasya terpandang sebagai pelopor dalam reformasi pendidikan, dengan 
memasukkan elemen-elemen ilmu pengetahuan modern ke dalam sistem pendidikan 

Mesir. Materi pendidikan yang diperkenalkannya meliputi ranah yang bervariasi termasuk 
bahasa (Italia, Perancis, Turki, dan Persia), ilmu pengetahuan sosial (sejarah, geografi, 
ekonomi, antropologi, administrasi dan pendidikan negara, filsafat, strategi militer, dan 
hukum), bidang ilmu pengetahuan alam (fisika, farmakologi, biologi, kedokteran, teknik, 
arsitektur, dan kimia), disiplin matematika (aritmetika dan matematika terapan), serta 
wawasan umum lainnya yang berhubungan dengan keterampilan praktis.13 Pada masa 

 
9 Asari, Sejarah Islam Modern. 
10 Muhammad Saleh Tajuddin dan Mohd Azizuddin Mohd Sani, “Dunia Islam Dalam Lintasan Sejarah 

Dan Realitasnya Di Era Kontemporer” 20 (2016). 
11 Samsul Ahmad, “Peranan Muhammad Ali Pasha Dalam Perkembangan Islam Di Mesir” (Skripsi, 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, 2018). 
12 Srianti Permata dkk., “Muhammad Ali Pasha Dan Ide Pembaharuannya Di Mesir,” Jurnal Al-

Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (5 Juli 2023): 43–56, https://doi.org/10.47435/al-

mubarak.v8i1.2156. 
13 Ahmad, “Peranan Muhammad Ali Pasha Dalam Perkembangan Islam Di Mesir.” 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 2 No. 2 Edisi Juli – Desember 2024 
 
  Halaman 81 - 93 

87 | P a g e  
 

kepemimpinan Muhammad Ali Pasha di Mesir, yang mencakup abad ke-19, terjadi 
sejumlah perubahan dan tantangan dalam konteks keislaman dan keterkaitannya dengan 
dunia luar. Muhammad Ali Pasha, seorang pemimpin yang ambisius, berusaha untuk 
memulihkan kekuatan Mesir dan mengembalikan kejayaan masa lampau. Di sisi lain, 
bangsa Eropa juga tengah berupaya memperluas pengaruhnya dan menguasai kembali 
wilayah-wilayah Islam, termasuk Mesir.14  

Pada saat yang sama, kondisi umat Islam sedang sulit, terutama setelah runtuhnya 
Daulah Utsmaniyah. Penjajahan dan tekanan dari pihak Eropa membuat cahaya Islam 
semakin redup, dan hubungan antarwilayah Islam menjadi sulit terjalin. Meskipun begitu, 

kegiatan periwayatan hadis tetap berlangsung, meskipun dengan beberapa perubahan. 
Sebelumnya, periwayatan dilakukan secara lisan, namun sekarang lebih banyak dilakukan 
melalui ijazah (izin) dan mukatabah (penulisan surat resmi). Pada periode ini, hanya 
sedikit ulama yang mampu meriwayatkan hadis secara hafalan dengan sempurna, 
sebagaimana yang dilakukan oleh ulama-ulama terdahulu. Beberapa ulama terkenal 
seperti al-'Iraqi, Ibn Hajar al-'Asqalani, dan al-Sakhawi masih mampu mempertahankan 

tradisi periwayatan hadis secara lisan dan hafalan. Penyusunan kitab-kitab hadis pada 
masa ini lebih berfokus pada pengembangan dan variasi terhadap karya-karya yang sudah 
ada. Misalnya, menyimpulkan isi kitab Sahih al-Bukhari dan Sahih Muslim, 
mengumpulkan kembali isi kitab yang serupa, atau menyoroti aspek-aspek hukum dalam 
hadis.15  

Kedua, Ṯahṯâwî yang bernama lengkap Rifa’ah Badawi Rafi’ al-Ṯahṯâwî, bertempat 
kelahiran pada sebuah kota kecil di Mesir yaitu kota Tahta. Bertepatan pada tanggal 15 
Oktober 1801 M atau tanggal 7 Jumadil Tsani 1216 H. Beliau merupakan keturunan dari 
suatu keluarga yang mengedepankan nilai-nilai keagamaan secara signifikan, di mana 
kedua orang tuanya mengecam garis keturunan yang terkait langsung dengan figur-figur 
pemimpin dan ulama yang berpengaruh. Lebih lanjut, jalur keturunan dari pihak ayahnya 
berelasi dengan para pemuka agama terkemuka seperti Ja'far as-Shādiq, Muhammad 
Baqir, Zainal Abidin, dan Husein, sampai ke sahabat nabi, Ali bin Abi Thalib. Sementara 
itu, ibunya juga berasal dari nasab seorang ulama ternama, Syeikh Ahmad al-Farguli, yang 
mempunyai hubungan keturunan dengan para ulama dan pembesar di Arab, dengan 

koneksi khusus ke suku Khazraj.16 Pada tahun 1817 M, ketika berusia 16 tahun, keluarga 
Ṯahṯâwî membuat keputusan untuk mengirimnya belajar di al-Azhar, Kairo. Keputusan 
ini menandai awal perjalanan pendidikan dan pengembangan pemikiran Ṯahṯâwî yang 
kelak akan memiliki dampak besar dalam sejarah dan kebudayaan. (Dahlan, 2011). 
Kemudian pada tahun 1826, pemerintah Mesir mengeluarkan kebijakan untuk mengirim 
pelajar ke luar negeri, terutama ke Perancis. Ṯahṯâwî mengambil kesempatan untuk 

 
14 Hading Hading, “Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Hadis,” Shaut al Arabiyyah 4, no. 2 (2016): 

29–42, https://doi.org/10.24252/saa.v4i2.1222. 
15 M. Syuhudi Ismail, Pengantar Ilmu Hadits (Bandung: Angkasa, 1994). 
16 Muḥammad ’Ammārah, Rā’id al-Tanwīr fī al-’Aṣr al-Ḥadīth Ta’līf (Kairo: Dar al-Syaruq, 2008). 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 2 No. 2 Edisi Juli – Desember 2024 
 
  Halaman 81 - 93 

88 | P a g e  
 

bergabung dengan para pelajar yang diutus oleh pemerintah Mesir untuk belajar di 
Perancis.17 

Pemikiran at-Tahtawi mencakup beberapa pokok penting. Pertama, ia 
memperjuangkan pendidikan universal dan emansipasi wanita, menganggap pendidikan 
sebagai hak semua individu yang harus diberikan tanpa memandang jenis kelamin atau 
status sosial. Kedua, at-Tahtawi menekankan perbaikan ekonomi melalui peningkatan 
pertanian, perawatan lebah, dan infrastruktur. Ketiga, ia mengaitkan kesejahteraan 
masyarakat dengan agama dan budi pekerti yang baik. Keempat, at-Tahtawi 
mengadvokasi pemerintahan yang berdasarkan undang-undang dan adil, dengan tiga 

badan terpisah. Terakhir, ia mengutamakan patriotisme dan cinta terhadap tanah air 
sebagai dasar kuat untuk membangun masyarakat yang beradab, selain persaudaraan 
seagama.18 

Tahtawi memberikan pandangan khusus untuk hadis, karena, pada abad ke-19 umum 
bagi para ulama untuk menyatakan bahwa "pintu ijtihad" telah tertutup. Kemudian al-
Tahtawi memperjuangkan pentingnya ijtihad Kembali khususnya dalam pemahaman 
hadis. Ia mengusulkan agar pendidikan harus memberikan ruang bagi penalaran individu 
(ijtihad) berdasarkan teks-teks dari hadis.19 Pemikiran ini sesuai dengan tradisi awal Islam 
di mana ijtihad merupakan cara utama untuk menanggapi situasi baru dan memutuskan 
hukum-hukum yang belum pernah dihadapi sebelumnya. Al-Tahtawi juga berpendapat 

bahwa pada masa ketika ijtihad banyak dipraktikkan, umat Islam menjadi peradaban yang 
paling maju dan kuat di dunia. Dia percaya bahwa tanpa upaya berkelanjutan untuk 
membangkitkan masyarakat melalui membaca dan penyelidikan yang luas, termasuk 
dalam bidang sains, masyarakat akan mengalami kemunduran atau kemerosotan. Dengan 
kata lain, menurut al-Tahtawi, praktik ijtihad dan semangat penelitian yang terus-
menerus merupakan kunci keberhasilan dan kemajuan suatu peradaban. 

Ketiga, Muhammad Abduh, seorang guru dari tokoh pembaharu islam terkenal 
Rasyid Ridha, dilahirkan pada tahun 1849 M atau 1266 H di sebuah desa di Mesir Hilir. 
Ayahnya bernama Abdul Hasan Khairullah, dan ibunya memiliki silsilah yang dapat 
ditelusuri hingga Umar Ibn Al-Khatab. Pada masa kecilnya, Muhammad Abduh belajar 

membaca dan menulis Alquran, tetapi setelah remaja, ia merasa bosan dengan metode 
tradisional pembelajaran yang mengandalkan hafalan diluar kepala.20 Muhammad Abduh 
menginginkan proses belajar yang lebih modern, seperti yang diterapkan di sekolah yang 
didirikan oleh pemerintah. Pemikiran ini mendorongnya untuk menyadari bahwa umat 
Islam mengalami kemunduran, salah satunya disebabkan oleh pendidikan yang stagnan. 
Setelah menyelesaikan studi di kampung halamannya, ia melanjutkan pendidikan di Al-

 
17 Lukman Kholil Ahmad, “Peran Pemikiran Rifâʻah Râfiʻ Al-Ṯahṯâwî Dalam Modernisasi Pendidikan 

Islam Di Mesir 1831-1873 M” (Thesis, Fakultas Adab dan Humaniora UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019). 
18 Ahmad. 
19 Indira Falk Gesink, “Islamic Reformation: A History of Madrasa Reform and Legal Change in Egypt,” 

Comparative Education Review 50, no. 3 (2006): 325–45, https://doi.org/10.1086/503878. 
20 Harun Nasution, Pembaharuan Dalam Islam : sejarah Pemikiran Dan Gerakan (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1991). 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 2 No. 2 Edisi Juli – Desember 2024 
 
  Halaman 81 - 93 

89 | P a g e  
 

Azhar. Di Kairo, pusat universitas Al-Azhar, Muhammad Abduh mulai mengembangkan 
pemikiran pembaharuan dalam Islam.21 

Sebagai seorang mufassir dan pembaharu islam, Muhammad Abduh menunjukkan 
sikap kritisnya terhadap hadits dengan pendekatan yang sangat rasional. Kriteria yang dia 
terapkan terutama berfokus pada hadis Mutawatir, yang harus berasal dari jama'ah yang 
tidak mungkin sepakat untuk berbohong. Sementara itu, hadits-hadits ahad dianggap 
shahih hanya jika disampaikan oleh seseorang yang memiliki pengetahuan yang benar-
benar valid tentang keabsahannya.22 Kemudian jika suatu hadits yang dibawa oleh 
seseorang yang tidak menerima langsung hadis tersebut, atau ada keraguan dalam 

penyampaian hadis tersebut, maka hadis tersebut tidak dianggap mutawatir. Baginya, 
tidak mempercayai hadits semacam ini bukanlah suatu cela terhadap keimanan seseorang, 
melainkan sebuah sikap yang meyakini bahwa hadits ahad tidak dapat dijadikan dasar 
hujjah.23  

Pendekatan Abduh terhadap hadits mencerminkan pendekatan yang sangat hati-hati 
dan kritis, dengan penekanan pada kejelasan sumber dan validitas informasi dalam 
menilai kebenaran hadits-hadits tersebut. Hal ini Nampak dalam tulisannya yaitu Tafsir 
Almanar, Muhammad Abduh menolak hadits-hadits yang dianggap tidak sesuai dengan 
logika dan kriteria keabsahan yang dia tentukan, serta menguatkan hadits atau riwayat-
riwayat Al-Qur'an yang dianggap lemah oleh beberapa ulama.24 Pendekatannya 

mencerminkan usaha untuk memberikan gambaran yang logis, ilmiah, dan rasional, 
khususnya dalam interaksi dengan orientalis dan pemikiran Barat pada zamannya.  

Keempat, Muhammad Rasyid Ibn Ali Ridha Ibn Muhammad Syams Al-Din Al-
Qalamuny, yang lebih dikenal dengan Rasyid Ridha, dilahirkan di sebuah desa bernama 
Qalamun, terletak di dekat kota Tripoli, Lebanon, pada 27 Jumadil Awal 1282 H atau tahun 
1865 M. Ayahnya adalah seorang ulama yang turut berpartisipasi dalam tarekat Sufi 
Syadziliyah. Leluhur Rasyid Ridha dapat dilacak kembali ke Al-Husain Ibn Ali Ibn Abi 
Talib, anak dari Ali Ibn Abi Talib serta Fatimah Az-Zahra, putri Nabi Muhammad saw. 
Atas dasar keturunan ini, Rasyid Ridha mengadopsi gelar Sayyid yang ditambahkan 
sebelum nama pribadinya. Sejak usia dini, ia telah mendaftar di madrasah untuk belajar 

menulis, aritmatika, dan tajwid Al-Qur'an. Gagasannya mengenai pembaruan Islam 
dikembangkan melalui pembelajaran dan pengambilan konsep-konsep pembaruan dari 
mentornya, Muhammad Abduh.25 

Rasyid Ridha awalnya berpendapat bahwa hadis-hadis yang sampai pada kita melalui 
riwayat mutawatir, seperti jumlah rakaat salat, puasa, dan lain-lain, harus diterima dan 
dianggap sebagai aturan agama secara umum. Namun, hadis-hadis yang tidak memiliki 

 
21 H. M. Yusran Asmuni, Pengantar studi pemikiran dan gerakan pembaharuan dalam dunia Islam, Cet. 

3 (Raja Grafindo Persada, 2001). 
22 Ilyas Hasan dan G.H.A Juynboll, Kontroversi Hadis di Mesir (1890-1960) (Mizan, 1999). 
23 Muhammad Makmun Abha;, Yang Membela Dan Yang Menggugat: Seri Pemikiran Tokoh Hadis 

Kontemporer (CSS Suka Press, 2012). 
24 Abdul Majid Abdussalam al-Muhtasib, Visi dan paradigma tafsir al-Qur’an kontemporer (Penerbit AL 

IZZAH, 1997). 
25 Asmuni, Pengantar studi pemikiran dan gerakan pembaharuan dalam dunia Islam. 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 2 No. 2 Edisi Juli – Desember 2024 
 
  Halaman 81 - 93 

90 | P a g e  
 

riwayat mutawatir, menurutnya tidak wajib menerimanya. Awalnya, ini merupakan 
pandangan yang dipertahankan oleh Rasyid Ridha. Namun, belakangan Rasyid Ridha 
mencabut pendapatnya tersebut dan malah dikenal sebagai seorang pembela hadis. 
Menurut as-Siba`i bahwa pada awalnya, Rasyid Ridha terpengaruh oleh pemikiran 
gurunya, Syekh Muhammad Abduh. Keduanya memiliki pandangan serupa, kurang 
mendalami masalah hadis, dan kurang memahami ilmu-ilmu hadis. Namun, setelah 
wafatnya Syekh Muhammad Abduh, Rasyid Ridha menerima tanggung jawab 
pembaharuan dan mendalami lebih banyak ilmu, termasuk fiqih dan hadis. Akibatnya, 
pengetahuan Rasyid Ridha tentang hadis semakin mendalam, dan beliau menjadi tokoh 
yang sangat dihormati di Mesir, bahkan menjadi tempat bertanya umat Islam di seluruh 

dunia.26  

Kelima, Sayid Ahmad Khan dilahirkan di Delhi, India, pada tanggal 17 Oktober 1817 
Masehi dan meninggal dunia di kota yang sama pada tahun 1898 Masehi. Beliau 
mengenyam pendidikan dalam bidang keagamaan, bahasa Arab, bahasa Persia, serta 
ilmu-ilmu umum lainnya. Dalam karirnya, Sayid Ahmad Khan pernah menjabat sebagai 

hakim. Selanjutnya, pada tahun 1846, beliau melanjutkan pendidikannya. Ketika terjadi 
pemberontakan oleh penduduk India terhadap pemerintahan kolonial Inggris pada tahun 
1857, beliau berupaya menghalangi kekerasan yang berlangsung. Pada momen tersebut, 
beliau berhasil menyelamatkan banyak warga Inggris dari ancaman pembunuhan. Sebagai 
pengakuan atas upaya-upayanya, pihak Inggris memberikan penghargaan kepadanya. 

Namun, Sayid Ahmad Khan menolak pemberian tersebut dan hanya menerima 
penganugerahan gelar "Sir" dari Pemerintah Inggris. Karena itu, beliau kemudian lebih 
dikenal sebagai Sir Sayyid Ahmad Khan. Di samping itu, beliau memanfaatkan hubungan 
baiknya dengan pemerintah Inggris untuk memajukan kepentingan umat Islam di India.27  

Dalam pemikiran Sayyid Ahmad Khan, terdapat beberapa konsep kunci yang 
membentuk landasan pemikirannya. Pertama, ia meyakini bahwa pendidikan merupakan 
cara yang efektif untuk mengubah karakter umat Islam dari kemunduran, sehingga 
mendirikan MAOC (Muhammedan Anglo Oriental College) di Aligarh sebagai wujud nyata 
dari keyakinannya. Kedua, Sayyid Ahmad Khan menyatakan bahwa penyebab 
kemunduran umat Islam terletak pada umat Islam sendiri yang tidak mengikuti 

perkembangan sains dan teknologi Barat. Ketiga, ia menganggap ilmu dan teknologi 
modern sebagai hasil pemikiran manusia, dan oleh karena itu, menghargai akal tinggi 
sangat penting bagi umat Islam. Keempat, dalam pandangannya, hukum alam dan Al-
Qur'an sejalan, dengan mengakui bahwa keduanya berasal dari Allah. Kelima, ia 
menekankan bahwa sumber ajaran Islam adalah Al-Qur'an dan Hadits, sementara 
pendapat ulama zaman dahulu tidak bersifat mengikat. Terakhir, Sayyid Ahmad Khan 
mendorong umat Islam untuk memiliki sikap dan perilaku yang mencerminkan semangat 

 
26 Ida Ilmiah Mursidin, “Ingkar Sunnah (Argumen Dan Tokohnya),” El-Mizzi : Jurnal Ilmu Hadis 1, no. 

1 (1 Juni 2022): 1–21. 
27 Sukirman Sukirman, Pembaharuan Sayyid Ahmad Khan dalam Bidang Pendidikan, ed. oleh Hery 

Setiyatna (Sokoharjo: Centre for Developing Academic Quality (CDAQ) STAIN Surakarta, 2009). 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 2 No. 2 Edisi Juli – Desember 2024 
 
  Halaman 81 - 93 

91 | P a g e  
 

berpikir. Keseluruhan pemikirannya mencerminkan upayanya dalam memadukan nilai-
nilai Islam dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan pendidikan.28 

Pemikiran Sayyid Ahmad Khan terhadap mengikuti sunnah membawanya pada 
penekanan terhadap kandungan suatu hadis. Pemikiran ini membawa pengaruh 
signifikan terhadap pandangan keagamaan Sayyid Ahmad Khan, yang secara paralel 
dengan Ahli Hadis, menempatkan penekanan khusus pada kajian dan penerimaan hadis 
yang memiliki kualitas yang lebih dipercaya.29 Bagi Sayyid Ahmad Khan, ini bukan 
sekadar pandangan, melainkan motivasi utama dalam upayanya di bidang pemikiran 
keagamaan, dengan tujuan memberikan kontribusi untuk mengembalikan Islam yang 

sejati.  

D. Simpulan  

Pemikiran tokoh-tokoh pembaharu Islam seperti al-Tahtawi, Muhammad Abduh, 
Rasyid Ridha, dan Sayyid Ahmad Khan menunjukkan betapa beragam dan kompleksnya 
pendekatan terhadap hadis dalam menghadapi dinamika zaman. Masing-masing tokoh ini 
memiliki pandangan yang unik dalam upaya memahami dan menafsirkan hadis, sejalan 
dengan tantangan dan kebutuhan era mereka. 

Al-Tahtawi menekankan pentingnya ijtihad, atau penafsiran independen, sebagai cara 
untuk merespons perubahan zaman. Bagi Al-Tahtawi, kembali kepada ijtihad merupakan 
kunci untuk menjaga relevansi ajaran Islam dalam konteks yang terus berubah. Di sisi lain, 

Muhammad Abduh mengadopsi pendekatan kritis terhadap hadis, mengutamakan logika dan 
kejernihan informasi dalam proses penafsiran. Ia percaya bahwa hanya dengan pendekatan 
rasional, ajaran Islam bisa tetap relevan dan mudah dipahami. Rasyid Ridha, yang pada 
awalnya lebih selektif dalam menerima hadis, berubah menjadi pembela kuat hadis setelah 
memperdalam ilmu-ilmu hadis dan fiqih. Perubahan ini menunjukkan bagaimana pemahaman 
yang lebih mendalam dapat mengubah pandangan seseorang terhadap sumber-sumber ajaran 
agama. Sementara itu, Sayyid Ahmad Khan menekankan pentingnya kualitas hadis sebagai 
dasar mengikuti sunnah. Baginya, hanya hadis-hadis yang memiliki kualitas tinggi yang layak 
dijadikan landasan dalam mengamalkan sunnah. 

Keberagaman pendekatan ini mencerminkan upaya para pembaru Islam untuk 
menjawab tantangan zaman mereka sekaligus mempertahankan integritas dan relevansi 

ajaran Islam. Meski memiliki pandangan yang berbeda, mereka semua berusaha 
mengembangkan pemahaman Islam yang sesuai dengan tuntutan zaman dan konteks sosial. 
Upaya mereka menunjukkan kesinambungan dalam proses pembaruan dan penyesuaian 
ajaran agama dengan realitas kehidupan.  
 
 
 
 
 
 

 
28 Akmal Akmal, “Sayyid Ahmad Khan Reformis Pendidikan Islam Di India,” POTENSIA: Jurnal 

Kependidikan Islam 1, no. 1 (2 Juni 2015): 1–18, https://doi.org/10.24014/potensia.v1i1.1239. 
29 Abdul Karim, “Pergulatan Hadis di Era Modern,” Riwayah : Jurnal Studi Hadis 3, no. 2 (5 April 

2019): 171, https://doi.org/10.21043/riwayah.v3i2.3720. 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 2 No. 2 Edisi Juli – Desember 2024 
 
  Halaman 81 - 93 

92 | P a g e  
 

 
 

DAFTAR PUSTAKA  
 

Abha;, Muhammad Makmun. Yang Membela Dan Yang Menggugat: Seri Pemikiran Tokoh 

Hadis Kontemporer. CSS Suka Press, 2012. 

Ahmad, Lukman Kholil. “Peran Pemikiran Rifâʻah Râfiʻ Al-Ṯahṯâwî Dalam Modernisasi 

Pendidikan Islam Di Mesir 1831-1873 M.” Thesis, Fakultas Adab dan Humaniora 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019. 

Ahmad, Samsul. “Peranan Muhammad Ali Pasha Dalam Perkembangan Islam Di Mesir.” 

Skripsi, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, 2018. 

Akmal, Akmal. “Sayyid Ahmad Khan Reformis Pendidikan Islam Di India.” POTENSIA: 

Jurnal Kependidikan Islam 1, no. 1 (2 Juni 2015): 1–18. 

https://doi.org/10.24014/potensia.v1i1.1239. 

’Ammārah, Muḥammad. Rā’id al-Tanwīr fī al-’Aṣr al-Ḥadīth Ta’līf. Kairo: Dar al-Syaruq, 

2008. 

Asari, Hasan. Sejarah Islam Modern: Agama Dalam Negosiasi Historis Sejak Abad XIX. 

Medan: Perdana, 2019. 

———. Universitas Islam Negeri Sumatera Utara: Memperkokoh Eksistensi Memperluas 

Kontribusi. Medan: Perdana, 2015. 

Asmuni, H. M. Yusran. Pengantar studi pemikiran dan gerakan pembaharuan dalam dunia 

Islam. Cet. 3. Raja Grafindo Persada, 2001. 

Din Muhammad, Zakariya. Sejarah Peradaban Islam. MALANG: CV. Intrans Publishing, 

2018. 

Gesink, Indira Falk. “Islamic Reformation: A History of Madrasa Reform and Legal Change 

in Egypt.” Comparative Education Review 50, no. 3 (2006): 325–45. 

https://doi.org/10.1086/503878. 

Hading, Hading. “Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Hadis.” Shaut al Arabiyyah 4, no. 

2 (2016): 29–42. https://doi.org/10.24252/saa.v4i2.1222. 

Hasan, Ilyas, dan G.H.A Juynboll. Kontroversi Hadis di Mesir (1890-1960). Mizan, 1999. 

Husna, Fadilatul, Fatimah Lubis, Sukma Wardani, dan Sri Al Fatia. “Periodisasi Dan 

Perkembangan Peradaban Islam Dan Ciri-Cirinya.” Journal on Education 5, no. 2 (14 

Januari 2023): 2899–2907. https://doi.org/10.31004/joe.v5i2.939. 

Irfan, Irfan. “Peranan Baitul Hikmah Dalam Menghantarkan Kejayaan Daulah Abbasiyah.” 

Jurnal As-Salam 1, no. 2 (2016): 139–55. 

Ismail, M. Syuhudi. Pengantar Ilmu Hadits. Bandung: Angkasa, 1994. 



Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 
Volume 2 No. 2 Edisi Juli – Desember 2024 
 
  Halaman 81 - 93 

93 | P a g e  
 

Karim, Abdul. “Pergulatan Hadis di Era Modern.” Riwayah : Jurnal Studi Hadis 3, no. 2 (5 

April 2019): 171. https://doi.org/10.21043/riwayah.v3i2.3720. 

Muhtasib, Abdul Majid Abdussalam al-. Visi dan paradigma tafsir al-Qur’an kontemporer. 

Penerbit AL IZZAH, 1997. 

Mursidin, Ida Ilmiah. “Ingkar Sunnah (Argumen Dan Tokohnya).” El-Mizzi : Jurnal Ilmu 

Hadis 1, no. 1 (1 Juni 2022): 1–21. 

Nasution, Harun. Pembaharuan Dalam Islam : sejarah Pemikiran Dan Gerakan. Jakarta: 

Bulan Bintang, 1991. 

Nasution, Syamruddin. Sejarah Peradaban Islam. Pekanbaru: Yayasan Pusaka Riau, 2013. 

Permata, Srianti, Hasaruddin Hasaruddin, Syamzan Syukur, Reynaldo Reynaldo, dan Abd 

Rizal. “Muhammad Ali Pasha Dan Ide Pembaharuannya Di Mesir.” Jurnal Al-

Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (5 Juli 2023): 43–56. 

https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v8i1.2156. 

Rahmawati, Yuni, Tsania Filhil Masyhana, Muhammad Anif Muhandis, Masruroh, dan Fita 

Hariyanti. “Sejarah Pembaharuan Islam Indonesia Di Era Modern ‘Purifikasi Dan 

Moderniasi.’” Agama Islam, 9 Mei 2017. http://repository.unimus.ac.id/299/. 

Sukirman, Sukirman. Pembaharuan Sayyid Ahmad Khan dalam Bidang Pendidikan. 

Disunting oleh Hery Setiyatna. Sokoharjo: Centre for Developing Academic Quality 

(CDAQ) STAIN Surakarta, 2009. 

Tajuddin, Muhammad Saleh, dan Mohd Azizuddin Mohd Sani. “Dunia Islam Dalam Lintasan 

Sejarah Dan Realitasnya Di Era Kontemporer” 20 (2016). 

Yuniarto, P. “Masalah Globalisasi Di Indonesia: Antara Kepentingan, Kebijakan, Dan 

Tantangan.” Jurnal Kajian Wilayah 5, no. 1 (2014). 

https://www.semanticscholar.org/paper/Masalah-Globalisasi-di-Indonesia%3A-

Antara-Kebijakan%2C-Yuniarto/cc65d68b7452deaccb5bb41c539553447d1d9cd1. 

 


