Al-Mutharahah:

Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

Dialog Ekoteologis Katolik-Islam: Perbandingan Ensiklik Laudato Si’ dan
Konsep Amanah Terhadap Alam

Fladimir Sie
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia

fladimirsie@gmail.com

Yulianus Minggu
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia

yulianusminggu22@gmail.com

Paternus Raja Mau
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia

ernushrajamau@gmail.com

Arnoldus Ende Digo
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia

noldindigo@gmail.com

Isfilus Ergon
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia

isfilusergon@gmail.com

Siprianus S. Senda
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia

sendasiprianus@gmail.com

Watu Yohanes Vianey
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia
sigawunga@gmail.com

Oktovianus Naif
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia
naifokto@gmail.com

DOI: 10.46781/al-mutharahah. V20i2.1872
Received :10/09/2025
Revised :12/10/2025
Accepted :05/11/2025
Published :10/12/2025

277
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025


mailto:fladimirsie@gmail.com
mailto:yulianusminggu22@gmail.com
mailto:ernushrajamau@gmail.com
mailto:noldindigo@gmail.com
mailto:isfilusergon@gmail.com
mailto:sendasiprianus@gmail.com
mailto:sigawunga@gmail.com
mailto:naifokto@gmail.com

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

Abstract

The global ecological crisis, marked by environmental degradation, climate change, and the
exploitation of natural resources, reveals the weakening of human moral awareness toward the
created world. This condition calls for deeper interreligious theological reflection to respond to
ecological issues in an ethical and spiritual manner. This study aims to analyze and compare the
ecotheological perspectives of the Catholic Church as articulated in Pope Francis’s Encyclical
Laudato Si’ with the Islamic concept of amanah (trusteeship) toward nature, as well as to examine
the potential of interreligious dialogue in fostering shared ecological responsibility. This research
employs a qualitative method with a comparative study approach. The research subjects consist of
normative religious texts, namely the Encyclical Laudato Si’ and classical as well as contemporary
Islamic sources that address the relationship between human beings and nature. Data were
collected through a literature review using textual analysis and theological hermeneutics. Data
analysis was conducted using a descriptive-comparative method to identify points of convergence
and conceptual differences between the two traditions. The findings indicate a convergence of
views that the Earth is a divine trust that must be safeguarded with love, justice, and spiritual
responsibility. Both Catholicism and Islam reject anthropocentric paradigms and practices of
environmental exploitation, and emphasize the importance of faith-based ecological conversion.
This study concludes that Catholic-Islamic ecotheological dialogue has significant ethical and
practical implications as a foundation for interreligious cooperation in building integral ecology,
strengthening human solidarity, and realizing peace with nature.

Keywords: ecotheology, ecotheological dialogue, Laudato Si, amanah

Abstrak

Krisis ekologi global yang ditandai oleh kerusakan lingkungan, perubahan iklim, dan eksploitasi
sumber daya alam menunjukkan lemahnya kesadaran moral manusia terhadap alam ciptaan.
Kondisi ini mendorong perlunya refleksi teologis lintas agama untuk menanggapi persoalan
ekologis secara etis dan spiritual. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan
membandingkan pandangan ekoteologis Gereja Katolik sebagaimana termuat dalam Ensiklik
Laudato Si’ Paus Fransiskus dengan konsep amanah terhadap alam dalam ajaran Islam, serta
mengkaji potensi dialog antaragama dalam membangun tanggung jawab ekologis bersama.
Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan studi komparatif. Subjek
penelitian berupa teks-teks normatif keagamaan, yaitu Ensiklik Laudato Si’ serta sumber-
sumber Islam klasik dan kontemporer yang membahas relasi manusia dan alam. Data
dikumpulkan melalui studi kepustakaan dengan teknik analisis tekstual dan hermeneutik
teologis. Analisis data dilakukan secara deskriptif-komparatif untuk mengidentifikasi titik temu
dan perbedaan konseptual kedua tradisi. Hasil penelitian menunjukkan adanya konvergensi
pandangan bahwa bumi merupakan titipan ilahi yang harus dijaga dengan kasih, keadilan, dan
tanggung jawab spiritual. Baik Katolik maupun Islam menolak paradigma antroposentris dan
praktik eksploitasi alam, serta menekankan pentingnya pertobatan ekologis berbasis iman.
Simpulan penelitian ini menegaskan bahwa dialog ekoteologis Katolik-Islam memiliki implikasi
etis dan praktis sebagai dasar kerja sama lintas agama dalam membangun ekologi integral,
memperkuat solidaritas kemanusiaan, dan mewujudkan perdamaian dengan alam.

Kata kunci: Ekoteologi, Dialog Ekoteologis, Laudato Si’, Amanah

A. Pendahuluan

Manusia merupakan makhluk hidup yang tidak dapat hidup sendiri tanpa alam. Hal ini
berarti bahwa manusia itu sendiri merupakan makhluk ekologis yang selalu dan senantiasa
bergantung pada alam. Manusia selalu bergantung pada segala sesuatu yang disediakan oleh

278
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

alam itu sendiri, seperti tumbuh-tumbuhan (flora), hewan (fauna), tanah, air, dan udara. Krisis
lingkungan telah menjadi ancaman serius bagi keberlangsungan hidup manusia dan ekosistem
di dunia.? Di Indonesia, persoalan lingkungan sering dikaitkan dengan praktik ekonomi
ekstraktif dan lemahnya internalisasi nilai-nilai etis dalam kehidupan beragama dan kebijakan
publik. Pemikiran agama menjadi arena penting untuk merespons krisis ini karena agama masih
memegang peranan moral dan sosial yang kuat dalam kehidupan komunitas lokal.3

Secara Normatif (das sollen), agama-agama mengajarkan tanggung jawab moral manusia
untuk menjaga dan merawat alam sebagai ciptaan Tuhan. Gereja Katolik, melalui Ensiklik
Laudato Si’ (2015), menegaskan bahwa krisis lingkungan bukan semata persoalan teknis,
melainkan persoalan moral dan spiritual yang menuntut “pertobatan ekologis” serta solidaritas
lintas batas.* Dalam tradisi Islam, konsep amanah dan khalifah menempatkan manusia sebagai
wakil Tuhan yang bertanggung jawab atas kelestarian alam. Kedua tradisi ini sama-sama
menolak eksploitasi alam dan menegaskan kewajiban etis manusia terhadap ciptaan.>

Namun, secara empiris (das sein), nilai-nilai teologis tersebut belum sepenuhnya
terwujud dalam praktik sosial dan kebijakan. Komunitas keagamaan kerap bergerak secara
terpisah, dialog antaragama mengenai isu ekologis masih bersifat normatif dan simbolik, serta
belum menghasilkan pola kerja sama konkret di tingkat komunitas lokal. Di sisi lain, kebijakan
publik belum secara optimal menggali potensi teologi dan etika agama sebagai sumber
transformasi perilaku ekologis masyarakat. Kesenjangan antara ideal teologis dan realitas
praksis inilah yang melahirkan urgensi penelitian ini.

Dalam konteks Indonesia, isu ini menjadi semakin relevan seiring dengan penguatan
agenda moderasi beragama. Pemerintah melalui Peraturan Presiden Nomor 58 Tahun 2023
tentang Penguatan Moderasi Beragama menegaskan pentingnya praktik keberagamaan yang
menjunjung komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan penerimaan terhadap tradisi.
Meskipun tidak secara eksplisit menyebut ekologi, kerangka moderasi beragama ini membuka
ruang bagi pengembangan ekoteologi sebagai bagian dari praktik keagamaan yang harmonis
dengan manusia dan alam. Sejalan dengan itu, Kementerian Agama RI melalui Badan Moderasi
Beragama dan Pengembangan Sumber Daya Manusia (BMBPSDM) mengembangkan program
literasi dan pendidikan keagamaan yang menekankan tiga poros cinta: cinta kepada Tuhan,
sesama manusia, dan alam ciptaan. Kendati demikian, integrasi nilai-nilai tersebut ke dalam
dialog lintas agama dan aksi ekologis bersama masih terbatas.

Sejumlah penelitian terdahulu telah membahas tema ekoteologi dan tanggung jawab
ekologis dari perspektif agama. Syafira Anisatul Izah, misalnya, mengkaji modal sosial dalam

1 Satria Satria, Bernard Subang Hayong, and Antonio Camnahas, “Pertobatan Ekologis Menurut
Ensiklik Laudato Si Dalam Menanggapi Pelanggaran Martabat Alam Dinamis Dan Metaforis Di Kabupaten
Nunukan, Kalimantan Utara,” Akhlak : Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan Filsafat 1, no. 4 (2024): 158-78,
https://doi.org/10.61132/akhlak.v1i4.109.

2 Shokhibul Mighfar, Muhammad Munadi, and Uwais Chesoh, “Konsep Menjaga Lingkungan Dalam
Perspektif Lintas Agama Di Indonesia,” Dewantara : Jurnal Pendidikan Sosial Humaniora 4, no. 1 (2025):
345-59, https://doi.org/10.30640/dewantara.v4i1.4012.

3 Nor Mahmudi, Pertobatan Ekologis Dalam Ensiklik Laudato Si’ Di Gereja Katedral Jakarta, 2023.

4 Paus Fransiskus, “Ensiklik Laudato Si)’ ed. Maria Ratnaningsih & Bernadeta Harini Tri Prasasti
FX. Adisusanto SJ, trans. OFM Harun Martin, Kedua, Sep (Jakarta: Departemen Dokumentasi dan
Penerangan KWI, 2015).

5 Mahmudji, Pertobatan Ekologis Dalam Ensiklik Laudato Si’ Di Gereja Katedral Jakarta.

279
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

Laudato Si’, Human Fraternity, dan Fratelli Tutti dengan fokus pada dialog dan tindakan sosial.6
S. Satria dkk. meneliti konsep pertobatan ekologis dalam Laudato Si’ sebagai respons terhadap
pelanggaran martabat alam di Kabupaten Nunukan.?” Sementara itu, M. Z. Haq dkk. melakukan
studi komparatif antara Laudato Si’ dan ekospiritualitas Ibn ‘Arabi dalam konteks krisis ekologis
kontemporer.8 Meskipun kajian-kajian tersebut memperkaya diskursus teologis, sebagian besar
masih berfokus pada analisis internal masing-masing tradisi dan belum mengembangkan model
dialog praktis lintas agama yang aplikatif di tingkat komunitas lokal Indonesia.

Berbeda dari pendekatan tersebut, penelitian ini tidak hanya melakukan perbandingan
antara Laudato Si’ dan doktrin Islam tentang amanah, tetapi juga merancang arsitektur dialog
lintas-agama yang berorientasi pada tindakan (action-oriented interreligious dialogue). Dengan
menggunakan pendekatan integrasi analitik-textual dan desain aksi sosial, penelitian ini
menghasilkan protokol aksi lintas-agama yang disusun secara kontekstual untuk komunitas
Indonesia, mencakup prinsip dialog, tahapan kolaborasi, serta indikator implementasi ekologis
yang dapat dioperasionalkan oleh aktor lintas iman. Dengan demikian, kontribusi utama
penelitian ini terletak pada pergeseran paradigma dari “teori perbandingan agama” menuju
“arsitektur implementasi dialog”, yang menjembatani diskursus teologis dengan praktik
transformasi ekologis di tingkat lokal.

Tujuan penelitian ini adalah mendeskripsikan kesamaan dan perbedaan mendasar
antara Laudato Si’ dan ajaran Islam tentang amanah/khalifah berkaitan dengan lingkungan.
Mengkonstruksi model dialog ekoteologis yang menghubungkan refleksi teologis dengan aksi
komunitas lokal serta menyusun rekomendasi praktis untuk implementasi bersama oleh
institusi keagamaan di Indonesia (gereja, masjid, pesantren, lembaga keagamaan).

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi pada tiga level utama. Pertama, pada
level teoretis, penelitian ini memperkaya kajian etika lingkungan lintas-agama dengan
memperlihatkan koherensi normatif antara Ensiklik Laudato Si’ dan konsep amanah dalam
Islam sebagai landasan teologis bagi tanggung jawab ekologis. Kedua, pada level analitik,
penelitian ini berkontribusi dalam memetakan perbedaan penekanan diskursif antara kedua
tradisi-di mana Laudato Si’ menekankan keadilan sosial-ekologis dan dialog global, sementara
literatur Islam menitikberatkan tanggung jawab individual dan komunal-sebagai relasi yang
bersifat komplementer, bukan kontradiktif. Ketiga, pada level praktis, penelitian ini
menawarkan model dialog lintas-agama yang berorientasi pada tindakan, yang dirancang untuk
menjembatani nilai teologis dan praktik konkret penjagaan lingkungan dalam konteks
komunitas lokal di Indonesia.

6 Syafira Izah Anisatul, Dari Dialog Ke Engagement: Tindakan Sosial Dalam Ensiklik Laudato Si,
Dokumen Human Fraternity Dan Fratelli Tutti, Tesis (Yogyakarta: Kementerian Agama Universitas Islam
Negeri Sunan Kalijaga Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, 2023), https://digilib.uin-
suka.ac.id/id/eprint/59845/1/20205021004.

7 Satria Satria, Bernard Subang Hayong, and Antonio Camnahas, “Pertobatan Ekologis Menurut
Ensiklik Laudato Si Dalam Menanggapi Pelanggaran Martabat Alam Dinamis Dan Metaforis Di Kabupaten
Nunukan, Kalimantan Utara.”

8 Mochamad Ziaul Haq, Benedict Erick Mutis, and Gerardette Philips, “Religion and Contemporary
Ecology: Laudato Si and Ibn Arabi’s Eco-Spirituality in the Perspective of Open Integrity,’ Progresiva :
Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 14, no. 01 (2025): 19-38,
https://doi.org/10.22219 /progresiva.v14i01.38032.

280
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

B. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kepustakaan (library research) dengan pendekatan
komparatif-deskriptif. Pendekatan ini digunakan untuk membandingkan secara sistematis
gagasan ekoteologis dalam Ensiklik Laudato Si’ Paus Fransiskus dengan konsep amanah
terhadap alam dalam ajaran Islam, guna mengidentifikasi titik temu dan perbedaan teologis
yang berkaitan dengan tanggung jawab manusia terhadap lingkungan hidup.®

Subjek penelitian ini berupa teks-teks normatif keagamaan. Sumber primer meliputi
Ensiklik Laudato Si’ sebagai representasi ajaran Gereja Katolik serta sumber-sumber Islam
klasik dan kontemporer, seperti Al-Qur’an, hadis, dan pemikiran para ulama serta cendekiawan
Muslim yang membahas konsep amanah dan relasi manusia dengan alam. Sumber sekunder
berupa buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah lain yang relevan dengan tema ekoteologi dan
etika lingkungan.10

Pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan dengan teknik pembacaan
tekstual-kritis terhadap sumber-sumber primer dan sekunder. Instrumen penelitian adalah
peneliti sendiri yang dibantu dengan panduan kategorisasi tema ekoteologis, seperti konsep
ciptaan, tanggung jawab manusia, relasi Tuhan-manusia-alam, dan dimensi moral pengelolaan
lingkungan.1

Analisis data dilakukan dengan metode deskriptif-komparatif. Teks-teks dianalisis
untuk mengungkap makna teologis dan nilai moralnya, kemudian dibandingkan guna
menemukan kesamaan, perbedaan, dan potensi komplementaritas antara kedua tradisi. Analisis
ini diperkaya dengan pendekatan dialog antaragama sebagaimana dipahami dalam pandangan
Gereja Katolik dan Kementerian Agama Republik Indonesia, yang memaknai dialog sebagai
perjumpaan teologis dan etis yang berorientasi pada kerja sama demi kebaikan bersama. Hasil
analisis selanjutnya disintesiskan untuk merumuskan model dialog ekoteologis yang relevan
dengan konteks Indonesia.12

C. Hasil dan Pembahasan

1. Hasil

a. Fenomena Krisis Ekologi dan Tantangan Moral Keagamaan
Dalam menghadapi krisis lingkungan global, memahami dan menerapkan prinsip-
prinsip dasar agama dan ekologi menjadi semakin penting.13 Krisis lingkungan global menjadi
tantangan besar yang mengancam keseimbangan ekosistem dan kelangsungan hidup manusia.
Perubahan iklim, deforestasi, polusi, dan kepunahan spesies mempercepat degradasi

9 Muhammad Rijal Fadli, “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif,” Medan, Restu Printing
Indonesia, Hal.57 21, no. 1 (2021): 33-54, https://doi.org/10.21831/hum.v21il.

10 dan Siti Yulinda Adlini, Dinda, Arifah Hidayati Dinda, “Metode Penelitian Kualitatif Studi
Pustaka,” Edumaspul: Pendidikan 6, no. 1 (2022): 207-14,
https://www.mendeley.com/catalogue/7b76e502-b3a6-3a33-8edc-42afa9bccOfe/%0A.

11 Brylialfi Wahyu Furidha, “Comprehension of the Descriptive Qualitative Research Method: A
Critical Assessment of the Literature,” Journal of Multidisciplinary Research 2 (2024): 1-8,
https://doi.org/10.56943 /jmr.v2i4.443.

12 Antonino dan Johan Buitendag Puglisi, “The Religious Vision of Nature in the Light of Laudato
Si’: An Interreligious Reading between Islam and Christianit,” TS Teologiese Studies/Theological Studies 76,
no.1(2020): 1-9, https://hts.org.za/index.php/hts/article/view/6063.

13 Budhy Munawar-Rachman, “Dialog Agama Dan Ekologi,” Jurnal Peradaban 4, no. 1 (2024): 1-
19, https://doi.org/10.51353/jpb.v4i1.1001.

281
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

lingkungan dalam skala yang semakin sulit dikendalikan.!* Fenomena ini menunjukkan adanya
ketidakseimbangan mendasar antara manusia dan alam. Laporan Panel Antarpemerintah
tentang Perubahan Iklim (IPCC) menegaskan bahwa suhu bumi meningkat lebih dari 1,1°C sejak
era pra-industri akibat aktivitas manusia, terutama pembakaran bahan bakar fosil. Di tingkat
nasional, Indonesia pun mengalami situasi serupa. Laporan Status Lingkungan Hidup Indonesia
(KLHK, 2023) mencatat bahwa laju deforestasi masih mencapai lebih dari 100 ribu hektar per
tahun, terutama akibat perluasan perkebunan sawit, tambang nikel, dan pembangunan
infrastruktur besar. Selain itu, data Statistik Lingkungan Hidup Indonesia (BPS, 2023)
menunjukkan peningkatan signifikan volume sampah plastik dan degradasi kualitas air di
wilayah perkotaan.

Indonesia mengenal setidak-tidaknya enam agama besar yang dianggap resmi yaitu
Islam, Katolik, Kristen, Hindu, Buddha, dan Konghucu berdasarkan Surat Keputusan (SK)
Menteri Agama Republik Indonesia Nomor MA/12/2006.15 Belakangan ini keprihatinan
terhadap krisis ekologi tampak semakin menguat. Hal ini terbukti dengan adanya konferensi-
konferensi tentang lingkungan hidup serta menjamurnya LSM-LSM, baik nasional maupun
internasional, yang bergerak di bidang lingkungan hidup. Media massa juga menyuarakan
keprihatinan yang sama.!¢ Masalah ekologis di Indonesia bukan hanya bersifat fisik, tetapi juga
sosial dan ekonomi. Aktivitas industri ekstraktif dan pola pembangunan yang berorientasi pada
pertumbuhan materiil seringkali mengorbankan keberlanjutan lingkungan. Perubahan fungsi
hutan menjadi lahan industri telah menimbulkan konflik sosial antara perusahaan dan
masyarakat adat. Di sisi lain, budaya konsumtif yang semakin kuat menyebabkan eksploitasi
sumber daya alam secara berlebihan. Akibatnya, manusia tidak lagi menempatkan alam sebagai
mitra kehidupan, melainkan sebagai objek eksploitasi.l?

Krisis ekologis juga merupakan krisis moral dan spiritual. Paus Fransiskus dalam
ensiklik Laudato Si’ (2015)'®8 menyebut bahwa akar persoalan lingkungan bukan semata pada
teknologi atau ekonomi, melainkan pada cara pandang manusia yang menganggap diri sebagai
pusat dari segala sesuatu (antroposentrisme). Cara pandang ini membuat manusia merasa
berhak menguasai dan mengendalikan alam tanpa batas. Demikian pula dalam perspektif Islam,
kerusakan alam merupakan akibat dari kegagalan manusia menjalankan fungsi khalifah dan
mengingkari amanah Tuhan untuk menjaga keseimbangan ciptaan (mizan). Dengan demikian,

14 Trivonia Febryanti Hilde, “Ekoteologi Di Tengah Krisis Global: Mencari Harapan Dalam
Keimanan Dan Alam,” Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Jurnal Akademika 24, no. 2 (2025):
128-46.

15 Roberto Reno, “Spiritualitas Ekologis dalam Agama-Agama di Indonesia dan Kaitannnya
dengan Universitas Atma Jaya Yogyakarta Sebagai Salah Satu 'Univeritas Laudato Si,Journal Sinta X Idea 6,
no. 04 (2024): 1823-35.

16 Putut Widjanarko and Universitas Paramadina, “Krisis Ekologi; Tantangan Bagi Agama-Agama,”
no. June (2020).

17 Fahmi Ahmad Ashshidiq, “Konsumerisme Dan Dampaknya Terhadap Lingkungan Menurut Al-
Qur’an (Studi Tematik),” 1st ed. (Semarang: Fakultas Ushuluddin dan Humaniora, Universitas Islam Negeri

Walisongo Semarang, 2022), 1-138,
https://doi.org/https://eprints.walisongo.ac.id/id /eprint/19971/1/Tesis_1804028001_Ahmad_Fahmi_A
shshidiq.pdf.

18 Fransiskus, “Ensiklik Laudato Si"”
282
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

krisis ekologis adalah juga krisis iman, tanda bahwa relasi manusia dengan Tuhan dan ciptaan
telah rusak.1?

Alam dan lingkungan hidup harus dipandang sebagai yang mempunyai nilai dalam
dirinya sendiri. Karena itu martabat alam patut dihargai dengan penghormatan, atas alam
melalui perilaku yang menjaga dan memelihara alam dan lingkungan hidup yang dihuni
manusia. Perubahan paradigma dibentuk dalam kesadaran bahwa alam bukanlah sekedar nilai
instrumental demi keuntungan manusia. Manusia mesti memiliki tanggungjawab moral untuk
memastikan alam tetap terjaga keberlangsungannya. Kesadaran akan tanggungjawab ini harus
sampai pada tataran moral yang tidak terbantahkan bahwa manusia hidup dalam sebuah
komunitas moral bersama dengan seluruh kehidupan dan segala ekosistem.20

Krisis ekologi telah menjadi pemandangan yang tidak menyenangkan hampir di setiap
sudut bumi dan menjadi perhatian penting di berbagai negara. Berbagai jenis pencemaran juga
menjadi perhatian pemikir, agamawan, sosiolog, ekologis, environmentalis, filosofis, dan
sebagainya. Berbagai kajian dan pendekatan pun dilakukan untuk mengatasi krisis lingkungan
hidup. Untuk menghindari terjadinya kerusakan lingkungan maka perlu adanya kesadaran dan
tanggung jawab manusia untuk selalu menjaga dan berhenti melakukan hal-hal yang dapat
merusak lingkungan, agar kondisi kehidupan dan kesehatan bisa terjamin untuk saat ini dan
masa mendatang.?!

b. Perspektif Ensiklik Laudato Si’ tentang Pertobatan Ekologis

Ensiklik Laudato Si’ merupakan surat amanat yang ditulis oleh Paus Fransiskus pada 24
Mei 2015 dan diterbitkan untuk pertama kalinya pada 18 Juni 2015.22 Ensiklik ini adalah
ensiklik Paus Fransiskus yang diinspirasikan oleh semangat hidup Santo Fransiskus. Dalam
ensiklik tersebut Paus menanggapi krisis lingkungan global dengan menyoroti perubahan iklim,
kehilangan keanekaragaman hayati, dan kerusakan ekologis yang dihasilkan dari intervensi
manusia yang tidak berkelanjutan.23 Ensiklik Laudato Si’ Paus Fransiskus menghadirkan
paradigma baru dalam refleksi teologis tentang hubungan manusia dan alam, yang disebut
sebagai ekologi integral. Paradigma ini menegaskan bahwa manusia, alam, dan Tuhan
membentuk kesatuan yang tak terpisahkan. Segala bentuk kerusakan lingkungan selalu
berhubungan dengan ketidakadilan sosial, kemiskinan, dan degradasi moral. Oleh karena itu,
Laudato Si” menuntut pertobatan ekologis ,perubahan cara berpikir dan bertindak yang
mengakui bahwa bumi adalah “rumah bersama” yang harus dijaga dengan kasih dan tanggung
jawab.24

19 Maulana Bagus Rahmat, “The Idea of Islamic Ecotheology in Responding to the Global
Environmental Crisis : An Analysis of the Concepts of A . Introduction Ecological Crisis Is a Serious and
Systemic Form Of” 7, no. 1 (2025): 93-110.

20 Harmedi Yulian Saputra et al, “Penerapan Prinsip Etika Lingkungan Pada Kebijakan
Pembangunan Berkelanjutan : Studi Literatur” 4, no. 3 (2025): 2972-79.

21 G Ramadhan, “Krisis Ekologi Perspektif Islam Dan Kristen Di Indonesia,” Tesis, 2019, 1-92.

22 Reno, “ Spiritualitas Ekologis dalam Agama-Agama di Indonesia dan Kaitannnya dengan
Universitas Atma Jaya Yogyakarta Sebagai Salah Satu 'Univeritas Laudato Si”

23 Septo and Ton, “Eko-Etika Menurut Laudato-Si * Artikel 138-141 Sebagai Upaya Mengatasi
Krisis Ekologis Di Indonesia Eco-Ethics According to Laudato-Si ’ Articles 138-141 as an Effort to
Overcome the Ecological Crisis in Indonesia.”

24 Satria Satria, Bernard Subang Hayong, and Antonio Camnahas, “Pertobatan Ekologis Menurut
Ensiklik Laudato Si Dalam Menanggapi Pelanggaran Martabat Alam Dinamis Dan Metaforis Di Kabupaten
Nunukan, Kalimantan Utara.”

283
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

Ensiklik Laudato Si’ mengintegrasikan persoalan ekologis dengan menelaah implikasi
moral dari tindakan manusia terhadap alam. Paus Fransiskus menyoroti keberlanjutan
lingkungan, moralitas manusia, dan perdamaian, khususnya dalam kaitannya dengan mereka
yang terpinggirkan. [a memposisikan manusia sebagai pelaku sekaligus agen perdamaian, yang
membangun relasi harmonis dengan sesama dan dengan alam, serta menumbuhkan keadilan
dan persatuan: “Segala sesuatu saling berkaitan, dan kita manusia dipersatukan sebagai saudara
dan saudari dalam suatu peziarahan yang indah, yang dijalin oleh kasih Allah kepada setiap
makhluk-Nya, kasih yang juga mempersatukan kita dengan saudara matahari, saudari bulan,
saudara sungai, dan bunda bumi”.2s

Sumbangan khas dari Paus Fransiskus dalam dokumen Laudato Si’ ialah apa yang ia
sebut sebagai “pertobatan ekologis” (LS 216). Paus menjelaskan pertobatan ekologis berati
“membiarkan seluruh buah perjumpaan mereka dengan Yesus Kristus berkembang dalam
hubungan mereka dengan dunia di sekitar mereka” (LS 217).26 Dengan demikian, Paus
Fransiskus mengatakan bahwa perlindungan lingkungan tidak hanya masalah teknis atau
kebijakan birokratis, melainkan juga masalah moral dan spiritual yang membutuhkan
perubahan sikap dan perilaku dari individu dan masyarakat secara keseluruhan. Pertobatan
ekologis melibatkan kesadaran akan dampak negatif yang ditimbulkan oleh perilaku manusia
terhadap lingkungan, serta komitmen untuk mengubah pola pikir dan tindakan agar lebih
sejalan dengan prinsip-prinsip keadilan, keberlanjutan, dan kepedulan terhadap alam sebagai
ciptaan Tuhan. Ini juga mencakup pengakuan atas “dosa-dosa ekologis”, yaitu kegagalan
manusia dalam merawat dengan baik bumi yang merupakan rumah bersama. Paus Fransiskus
menekankan bahwa pertobatan ekologis harus menjadi bagian integral dari konversi spiritual
seluruh umat manusia, yang melibatkan perubahan dalam cara memandang dan berinteraksi
dengan alam serta komitmen untuk mengambil tindakan nyata dalam menjaga dan merawat
lingkungan. Dengan demikian, pertobatan ekologis menurut Paus Fransiskus merupakan
panggilan untuk mengubah pola pikir, sikap, dan perilaku kita agar lebih sejalan dengan nilai-
nilai lingkungan dan moralitas yang diperlukan untuk melindungi bumi sebagai bagian rumah
bersama.?”

Menurut Ensiklik Laudato Si’, konsep kepekaan manusia modern ini rupanya tidak
hanya berdampak pada pola pikir teknokratis atas alam, tetapi juga termasuk dalam memahami
sesama. Manusia tidak dapat diharapkan melibatkan diri penuh hormat ke dalam dunia, jika
pada saat yang sama tidak ada pengakuan dan tanggung jawab (Ls 118). Lebih lanjut, ensiklik
ini menjelaskan apabila orang tidak secara nyata mengakui nilai orang miskin, embrio manusia,
atau orang cacat, akan sulit untuk mendengarkan jeritan alam sendiri. Hal ini menggambarkan
betapa manusia modern membawa dampak yang sangat kompleks dalam memaknai
kehidupan.28

Oleh karena itu, melalui ensiklik ini Gereja menyerukan suatu pertobatan ekologis
komunal. Pertobatan ini ditandai dengan rasa syukur kepada Allah atas kebaikan-Nya melalui

25 Ziaul Haq, Mutis, and Philips, “Religion and Contemporary Ecology: Laudato Si and Ibn Arabi’s
Eco-Spirituality in the Perspective of Open Integrity.”

26 Fransiskus, “Ensiklik Laudato Si’”

27 Reno, “Spiritualitas Ekologis dalam Agama-Agama di Indonesia dan Kaitannnya dengan
Universitas Atma Jaya Yogyakarta Sebagai Salah Satu 'Univeritas Laudato Si’.

28 Satria Satria, Bernard Subang Hayong, and Antonio Camnahas, “Pertobatan Ekologis Menurut
Ensiklik Laudato Si Dalam Menanggapi Pelanggaran Martabat Alam Dinamis Dan Metaforis Di Kabupaten
Nunukan, Kalimantan Utara.”

284
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

alam ciptaan, kesadaran penuh kasih bahwa manusia dalam seluruh ciptaan tergabung dalam
suatu persekutuan mengembangkan universal antusiasme serta dan kreativitas dalam
menghadapi masalah dunia dengan bertanggung jawab (LS 221). Dengan demikian manusia
dapat membangun persaudaraan penuh kasih dengan seluruh ciptaan. Di sini problem ekologis
dan kemiskinan dunia telah terkulminasi dalam Ensiklik Laudato si’ ini.2°
c. Perspektif Islam tentang Amanah

Konsep Amanah dalam Al-Qur’an Perspektif M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al Mishbah
terdapat dalam beberapa surah, di antaranya QS Al Ahzab ayat 72, QS Al Bagarah ayat 283 dan
QS Al-Anfal ayat 27.30 Kata “amanah” berasal dari “al-hamzah”, “mim”, "nun”, kata ini mengarah
pada dua pokok makna kata yang berdekatan : 1. Al-amanah lawan kata dari al-khiyanah yaitu
suk-n al-qalb (ketenangan hati). 2. Al-tasdiq : mempercayakan. Kedua arti di atas saling
berdekatan. Al-Kholil mengatakan : 'S« dari kata Y5, dan 15wl berarti memberi rasa aman.
Sementara 'S« adalah lawan kata dari al-khianah.3! Konsep amanah (kepercayaan) dapat
dilacak dalam surah Al-Ahzab 33:73. Menurut Thabathaba'i yang dikutip oleh Quraish Shibab,
amanah adalah titipan yang mesti dijaga dan kemudian dikembalikan kepada penitipnya.32
Amanah ini bukan sekadar hak untuk memanfaatkan sumber daya, tetapi juga kewajiban untuk
memastikan bahwa penggunaannya tidak merusak atau mengganggu ekosistem. Sebagai bagian
dari amanah tersebut, manusia dituntut untuk memperlakukan alam dengan adil dan
berkelanjutan, sesuai dengan prinsip keseimbangan yang diajarkan dalam Islam.33

Dalam sejumlah ayat Al-Qur’an, Allah menjelaskan bahwa seluruh alam semesta
(lingkungan) adalah milik-Nya. Misalnya dalam QS, al-Bagarah (2):284. Manusia diberi izin
tinggal di dalamnya untuk sementara, dalam rangka memenubhi tujuan yang telah direncanakan
dan ditetapkan. Dengan begitu lingkungan bukanlah milik hakiki manusia.3* Penyerahan
amanabh itu oleh Allah kepada manusia dan penerimaan menunjukkan bahwa manusia memiliki
potensi untuk menunaikannya dengan baik. Ini karena Allah tidak menyerahkannya bila Dia
mengetahuinya dengan baik. Ini karena Allah tidak akan menyerahkannya bila Dia mengetahui
ketiadaan potensi itu. Tidak ubahnya seperti seorang ayah yang akan tercela jika menyerahkan
sebilah pisau kepada anak kecil atau memerintahkan anak dibawah umur untuk mengemudi
kendaraan. Sang ayah yang bijaksana baru akan menyerahkan hal tersebut atau menugaskan
siapa yang diketahuinya memiliki potensi untuk melaksanakan amanah.3® Manusia bukan
pemilik alam, melainkan penjaga (steward) yang menerima mandat ilahi untuk merawat bumi.
Pelanggaran terhadap keseimbangan alam disebut sebagai fasad (kerusakan), yang dikutuk

29 Eugenius Ervan Sardono, Vinsensius Rixnaldi Masut, and Dominikus Siong, “Pertobatan
Ekologis Menurut Ensiklik Laudato Si Dalam Menanggapi Persoalan Kerusakan Hutan Di Kabupaten
Sintang, Kalimantan Barat,” Jurnal Reinha 12, no. 2 (2021), https://doi.org/10.56358/ejr.v12i2.84.

30 M Thsan Fauzi and Tutik Hamidah, “Konsep Amanah Dalam Perspektif Al- Qur ’ an,” Journal Al-
Irfani: Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (2021): 14-25.

31 Reza Pahlevi Dalimunthe, “Amanah Dalam Perspektif Hadis,” Diroyah : Jurnal Studi Ilmu Hadis 1,
no.1(2018): 7-16, https://doi.org/10.15575 /diroyah.v1i1.2050.

32 Muhammad Arsyad and Noor Hasanah, “Nilai Ekologis Islam: Konsep Khalifah Dan Amanah,”
Al-Mustafid: ~ Jurnal of  Quran and  Hadith Studies 4, no. 1 (2025): 33-48,
https://doi.org/10.30984 /mustafid.v4i1.1361.

33 Hesty Widiastuty and Khairil Anwar, “Ekoteologi Islam : Prinsip Konservasi Lingkungan Dalam
Al-Qur ’ an Dan Hadits Serta Implikasi Kebijakannya,” Risalah, Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 11, no. 1
(2025): 465-80.

34 Ramadhan, “Krisis Ekologi Perspektif Islam Dan Kristen Di Indonesia.”

35 Fauzi and Hamidah, “Konsep Amanah Dalam Perspektif Al- Qur ’ an.”

285
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

dalam Al-Qur’an: “Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan
manusia” (Q.S. Ar-Rum: 41). Prinsip mizan atau keseimbangan menjadi pedoman dalam setiap
tindakan manusia terhadap alam.3¢

Dalam Islam, konsep kesadaran ekologis tidak hanya dilihat sebagai tanggung jawab
sosial, tetapi juga sebagai bagian integral dari iman dan ibadah kepada Allah. Amanah adalah
konsep yang menekankan bahwa segala sesuatu di bumi, termasuk alam dan sumber daya yang
ada di dalamnya, merupakan titipan dari Allah kepada manusia. Sebagai penerima amanah,
manusia memiliki tanggung jawab untuk menjaga, merawat, dan memanfaatkan alam dengan
bijaksana. Dalam konteks ini, eksploitasi alam secara berlebihan atau perusakan lingkungan
dianggap sebagai pelanggaran terhadap amanah yang diberikan oleh Allah. Kesadaran akan
amanah ini mengajarkan bahwa menjaga kelestarian lingkungan adalah kewajiban setiap
Muslim sebagai bentuk ketaatan kepada Allah.37 Dengan demikian, kesadaran ekologs dan iman
dalam Islam tidak hanya merupakan tanggung jawab sosial atau moral semata, tetapi juga
bagian integral dari iman dan ibadah. Melalui konsep amanah, setiap tindakan manusia
terhadap alam menjadi cerminan ketaatan kepada Allah, sehingga menjaga kelestarian
lingkungan adalah wujud nyata dari pengamalan iman yang bertanggung jawab.

2. Pembahasan
a. Titik Temu dan Perbedaan Antara Laudato Si’ dan Amanah Islam

Dialog antara Laudato Si’ dan konsep amanah dalam ajaran Islam membuka ruang
konvergensi yang sangat kaya. Keduanya menolak antroposentrisme ekstrem, yaitu pandangan
yang menempatkan manusia sebagai pusat dan penguasa mutlak atas alam, tanpa kesadaran
etis terhadap keterhubungannya dengan ciptaan lain. Dalam Laudato Si’, Paus Fransiskus
menegaskan bahwa krisis ekologis berakar dari kegagalan spiritual manusia untuk hidup
selaras dengan ciptaan Allah; karena itu, diperlukan “ecological conversion” atau pertobatan
ekologis yang menyentuh hati dan struktur sosial.38 Ensiklik ini juga menekankan bahwa
spiritualitas sejati harus memancar ke dalam tindakan sosial yang konkret, terutama solidaritas
universal dengan yang miskin dan rapuh di bumi.3?

Sebaliknya, Islam menegaskan tanggung jawab manusia sebagai khalifah dan penerima
amanah dari Allah untuk menjaga keseimbangan ciptaan (mizdn). Prinsip ini mengandung
makna bahwa setiap tindakan manusia terhadap alam harus dilandasi kesadaran moral,
moderasi, dan keadilan (‘adl).#° Dalam pandangan ekoteologi Islam kontemporer, amanah
dipahami sebagai panggilan spiritual dan sosial untuk tidak melakukan kerusakan (fasad) di
bumi serta menjaga keteraturan kosmos yang merupakan tanda-tanda (ayat) Tuhan.*!

Kedua tradisi ini menekankan tanggung jawab manusia terhadap alam. Laudato Si’
menekankan pada pertobatan ekologis (ecological conversion) yang menyentuh hati dan

36 Arsyad and Hasanah, “Nilai Ekologis Islam: Konsep Khalifah Dan Amanah.”

37 Mubiar Agustin et al., “Pendidikan Islam Berbasis Lingkungan: Membangun Kesadaran Ekologis
Melalui Nilai-Nilai Keislaman,” Jurnal Penelitian Pendidikan Sosial Humaniora 8, no. 2 (2023): 214.

38]. Sanchez-Camacho, “Foundations and Implications of the Integral Ecology in the Framework of
the Catholic University.,” Religions 15, no. 4 (2024): 3.

39 A. Puglisi, “The Religious Vision of Nature in the Light of Laudato Si)” HTS Teologiese
Studies/Theological Studies 76, no. 1 (2020): 3.

40 Alhinai, “Amanah and Umma: Eco-Islam and Epistemological Decolonial Approaches.,” Frontiers
in Communication, 2025, 2, https://doi.org/10.3389/fcomm.2025.1568627.

41 N.N. Hutagulung, “A Conceptual Analysis of Khilafah and Amanah for Environmental
Conservation.,” Muqaddimah Journal 9, no. 2 (2024): 118.

286
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

struktur sosial, sedangkan Islam menekankan amanah terhadap individu untuk menjaga
keseimbangan ciptaan (mizan) dan mencegah kerusakan (fasad). Ini menjadi sarana bagi umat
manusia untuk melihat kembali hal-hal yang perlu diperbaiki dan dicegah agar tidak merusak
lingkungan.*2

Meskipun memiliki banyak kesamaan nilai, terdapat perbedaan teologis yang
membentuk corak khas dari masing-masing tradisi. Dalam Laudato Si’, dasar teologis ekologi
integral berakar pada misteri Tritunggal Mahakudus, di mana seluruh ciptaan dipandang
sebagai partisipasi dalam kasih Trinitarian Allah.#3 Alam memiliki nilai sakramental karena
melalui ciptaan manusia dapat berjumpa dengan Sang Pencipta.** Sedangkan dalam Islam,
fondasi teologisnya bertumpu pada prinsip tauhid: keesaan Allah yang menegaskan
keterhubungan antara Tuhan, manusia, dan alam sebagai satu kesatuan kosmik.*> Perbedaan ini
membuat Laudato Si’ lebih menekankan dimensi relasional-komunal, sedangkan Islam
menekankan dimensi keesaan dan keteraturan kosmik.

Selanjutnya, perbedaan tampak pada fokus praksisnya. Tradisi Katolik melalui Laudato
Si” menekankan solidarity-based ecology-gerakan kolektif global yang melibatkan Gereja,
komunitas, dan lembaga sosial dalam aksi ekologis.*¢ Sedangkan Islam menekankan tanggung
jawab individu sebagai pemegang amanah. Setiap Muslim dipanggil untuk menjaga bumi sesuai
kapasitasnya, sebagaimana hadis Nabi: “Dunia ini hijau dan indah, dan Allah telah menjadikan
kamu khalifah di atasnya, maka lihatlah bagaimana kamu memperlakukan dunia itu”. Dengan
demikian, Islam menekankan etika personal yang bertanggung jawab, sementara Laudato Si’
menekankan tindakan sosial yang terorganisir.*?

Perbedaan lain adalah dalam ekspresi teologisnya. Laudato Si’ menggunakan bahasa
universal yang terbuka bagi seluruh umat manusia, sementara Islam menekankan ketaatan
khusus kepada wahyu dan hukum syariah.48 Akan tetapi, perbedaan ini justru memperkaya
dialog karena memperlihatkan dua jalan spiritual menuju kesadaran ekologis yang sama.

b. Implikasi Praktis bagi Dialog Antaragama

Setiap agama Setiap agama sepakat bahwa pada dasarnya manusia dan alam tidak dapat
dipisahkan sebab sesungguhnya manusia tidak bisa hidup tanpa alam. Ketergantungan manusia
akan alam inilah yang harus menjadi poin penting untuk dipahami masyarakat sehingga dalam
kehidupan kita mampu untuk mengurangi masalah ekologi yang sedang kita hadapi saat ini.*?
Dalam konteks Indonesia yang plural secara agama dan budaya, dialog ekoteologis memiliki
relevansi yang sangat besar. Indonesia memiliki kekayaan tradisi lokal yang selaras dengan
prinsip ekologis, seperti falsafah “tri hita karana” di Bali, “pamali” di Sulawesi, dan “tana pu’u” di
Nusa Tenggara Timur. Nilai-nilai lokal tersebut bisa disinergikan dengan prinsip moral agama-
agama besar untuk membangun gerakan ekologis yang inklusif.

42 Dionisius Jeremia Setiadi, Gabriel Marcelinus Natanael, and Mochamad Ziaul Hagq,
“Pemeliharaan Lingkungan: Kajian Perbandingan Antara Ensiklik Laudato Si Dan Teologi Lingkungan
Muhammadiyah,” Integritas Terbuka: Peace and Interfaith Studies 2, no. 2 (2023): 85-98,
https://doi.org/https://doi.org/10.59029/int.v2i2.16.

43 Fransiskus, “Ensiklik Laudato Si’”

44 Leonardo Boff, Cry of the Earth, Cry of the Poor (Orbis Books, 1997).

45 S.H. Nasr, Religion and the Order of Nature (Oxford University Press, 1996).

46 Fransiskus, “Ensiklik Laudato Si’”

47 M. Izzi Dien, The Environmental Dimensions of Islam (Lutterworth Press, 2000).

48 ]. Khalid, F, & O’Brien, Islam and Ecology (Cassell, 1992).

49 Pappalan, “Ekologi Sebagai Jembatan Dialog Umat Antaragama.”

287
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

Praktik kolaborasi lintas agama juga mulai terlihat melalui berbagai inisiatif, seperti
Interfaith Rainforest Initiative (IRI) yang melibatkan tokoh-tokoh agama Kristen, Islam, Hindu,
Buddha, dan masyarakat adat untuk melindungi hutan Indonesia. Peran tokoh agama dan tokoh
masyarakat juga tidak kalah penting. Kehadiran dan partisipasi aktif mereka memberikan
legitimasi moral dan sosial terhadap nilai-nilai toleransi yang diajarkan. Para tokoh ini tidak
hanya berperan sebagai fasilitator atau narasumber, tetapi juga sebagai teladan hidup yang
menunjukkan praktik nyata sikap saling menghormati antarumat beragama dalam kehidupan
sehari-hari. Contohnya, keteladanan mereka dalam menghormati perayaan hari besar agama
lain atau sikap ramah dan inklusif dalam interaksi sosial.>0

Dialog antar agama dapat membantu memperkuat pemahaman dan toleransi antar
umat beragama, serta mempererat hubungan antar sesama agama. Berikut adalah beberapa
cara agama mewujudkan lingkungan yang harmonis melalui dialog antar agama:5!

1) Diskusi Forum Multi-Agama
Pertemuan di mana pemimpin agama dan tokoh-tokoh masyarakat berbicara tentang
nilai-nilai bersama, perbedaan keyakinan, dan tantangan yang dihadapi oleh masyarakat
multireligius.
2) Dialog Antar Pemuda
Membawa pemuda dari berbagai agama bersama-sama untuk berdiskusi tentang nilai-
nilai, harapan, dan kontribusi mereka dalam membangun masyarakat yang harmonis.13
3) Kegiatan Sosial Bersama
Melibatkan komunitas agama dalam proyek-proyek sosial seperti pelayanan masyarakat
dan bantuan kemanusiaan, yang dapat memperkuat ikatan sosial..
4) Meningkatkan Pemahaman dan Toleransi Antar Umat Beragama

Mengenai Dialog Antar Agama dialog antar agama dapat membantu memperkuat

pemahaman dan toleransi antarumat beragama. Melalui dialog antar agama, perbedaan

dan persamaan antar agama dapat dipahami dengan lebih baik, sehingga tercipta
lingkungan yang harmonis dan keselarasan dalam masyarakat.
5) Membangun hubungan antar sesama tokoh agama melalui dialog antar agama

Dialog antar agama juga dapat mempererat hubungan antar sesama agama. Dalam

dialog antar agama, umat beragama dapat saling berbagi pengalaman dan pandangan,

sehingga tercipta hubungan yang lebih baik antar sesama agama.

Dari segi akademis, dialog ekoteologis berkontribusi pada pengembangan teologi
kontekstual yang lebih responsif terhadap isu zaman. [a membuka ruang interdisipliner antara
teologi, etika, filsafat, dan ilmu lingkungan, sekaligus memperkaya kurikulum pendidikan tinggi
teologi di Indonesia. Namun demikian, tantangan tetap ada: perbedaan prioritas antar lembaga
keagamaan, politisasi isu lingkungan, serta risiko menjadikan agama sekadar alat kampanye
tanpa komitmen spiritual yang sejati. Oleh karena itu, diperlukan strategi konkret, antara lain
pembentukan protokol aksi lintas agama, penguatan kapasitas lokal, dan sistem evaluasi yang
berkelanjutan.

Pada akhirnya, dialog ekoteologis antara Laudato Si’ dan nilai-nilai Islam bukan hanya
mempertemukan dua tradisi iman, tetapi juga menawarkan visi etika ekologis yang universal

50 Niluh Kerti Maryasih et al., “Kolaborasi Menciptakan Toleransi Beragama Di Kalangan Remaja”
2,no0. 2 (2024): 58-65.

51 Ananda Fauziah and Wahyu Adinda Nur Ashifa, “Peran Dialog Antar Agama Dalam Mewujudkan
Lingkungan Yang Harmonis Dan Keselarasan Dalam Masyarakat,” Global Islamika: Jurnal Studi Dan
Pemikiran Islam 2, no. 2 (2024): 11-19, https://doi.org/10.5281/zenodo.10614648.

288
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

bahwa manusia hanya dapat hidup damai jika hidup berdamai dengan bumi. Krisis ekologi
menuntut pertobatan kolektif seluruh umat beriman untuk kembali pada spiritualitas yang
menghidupkan, bukan merusak. Kedua pendekatan ini menghasilkan basis moral lintas agama
yang kuat yakni menumbuhkan etika ekologis bersama. Laudato Si’ memperluas horizon
tanggung jawab ekologis dari individu ke komunitas global melalui gagasan solidaritas universal,
sedangkan Islam menekankan amanah individu dan komunal sebagai amanat ilahi untuk
menjaga keseimbangan (mizan) di bumi.52 Dalam kaitannya dengan interreligius, konvergensi
ini memberi kemungkinan kerja sama konkret, seperti pengembangan pendidikan lingkungan
berbasis nilai-nilai iman, kebijakan berkeadilan ekologis, serta advokasi keadilan iklim yang
memperhatikan kaum miskin.>3

D. Simpulan

Dialog ekoteologis antara Ensiklik Laudato Si’ dan konsep amanah dalam ajaran Islam
menegaskan tanggung jawab moral manusia untuk menjaga bumi sebagai titipan ilahi. Kedua
tradisi sama-sama menolak pandangan antroposentris ekstrem dan menekankan perlunya
pertobatan ekologis serta kesadaran spiritual dalam merawat lingkungan. Perbedaan muncul
pada dasar teologis dan fokus praktiknya. Laudato Si’ berakar pada kasih Trinitarian dan
menekankan aksi kolektif sosial melalui solidaritas universal, sementara Islam menekankan
prinsip tauhid dan tanggung jawab individu maupun komunal sebagai khalifah untuk menjaga
keseimbangan ciptaan (mizan) dan menghindari kerusakan (fasad).

Di Indonesia, integrasi kedua perspektif ini relevan untuk membangun kesadaran
ekologis lintas agama, memanfaatkan kekayaan tradisi lokal, serta mendorong kolaborasi nyata
antarumat beragama. Rekomendasi praktis mencakup pendidikan lingkungan berbasis iman,
program aksi kolaboratif institusi keagamaan (gereja, masjid, pesantren), serta advokasi
keadilan ekologis yang mempertimbangkan kesejahteraan masyarakat dan kelestarian alam.
Dengan demikian, dialog ini tidak hanya mempertemukan dua tradisi iman, tetapi juga
menghasilkan kerangka moral-ekologis yang aplikatif dan kontekstual bagi Indonesia.

Penelitian ini memberikan kontribusi dalam memperluas literatur ekoteologi lintas
agama dengan menekankan persamaan dan perbedaan prinsip ekologis antara Katolik dan
Islam. Selain itu, penelitian ini menawarkan kerangka moral-ekologis yang bisa dijadikan acuan
praktis bagi pengembangan program pendidikan dan aksi kolaboratif berbasis iman di
Indonesia.

Keterbatasan penelitian ini terletak pada fokus teoritis yang lebih besar pada analisis
dokumen dan literatur, sehingga belum mengeksplorasi secara mendalam implementasi praktik
di tingkat komunitas. Selain itu, penelitian ini terbatas pada perspektif Katolik dan Islam,
sementara perspektif agama lain di Indonesia belum dianalisis secara komprehensif.

Penelitian berikutnya dapat melakukan studi lapangan untuk mengevaluasi efektivitas
program aksi lingkungan berbasis iman, termasuk analisis dampak sosial, ekologis, dan
spiritualnya. Selain itu, penelitian lintas agama yang melibatkan Hindu, Buddha, dan agama
lokal di Indonesia dapat memperkaya kerangka dialog ekoteologis dan memperluas dampak
praktis bagi pembangunan kesadaran ekologis nasional.

52 F. Mayer, “An Introduction to Qur’anic Ecology and Resonances with Laudato Si) Institute
Monograph Series 2 (2023): 7.

53], Salter, “Faith Framing Climate: A Review of Faith Actors’ Framings on Climate Change,” Journal
of Religion and Climate Studies 2, no. 1 (2024): 12.

289
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

DAFTAR PUSTAKA

Adlini, Dinda, Arifah Hidayati Dinda, dan Siti Yulinda. “Metode Penelitian Kualitatif Studi
Pustaka.” Edumaspul: Pendidikan 6, no. 1 (2022): 207-14.
https://www.mendeley.com/catalogue/7b76e502-b3a6-3a33-8edc-42afa9bccOfe/%0A.

Agustin, Mubiar, Rohman Heryana, Imron Heriyanto, Rina Saldiana, and Abdul Wahab.
“Pendidikan Islam Berbasis Lingkungan: Membangun Kesadaran Ekologis Melalui Nilai-
Nilai Keislaman.” Jurnal Penelitian Pendidikan Sosial Humaniora 8, no. 2 (2023): 214.

Alhinai. “Amanah and Umma: Eco-Islam and Epistemological Decolonial Approaches.” Frontiers
in Communication, 2025, 2. https://doi.org/10.3389/fcomm.2025.1568627.

Arsyad, Muhammad, and Noor Hasanah. “Nilai Ekologis Islam: Konsep Khalifah Dan Amanah.”
Al-Mustafid:  Jurnal of Quran and Hadith Studies 4, no. 1 (2025): 33-48.
https://doi.org/10.30984 /mustafid.v4i1.1361.

Ashshidiq, Fahmi Ahmad. “Konsumerisme Dan Dampaknya Terhadap Lingkungan Menurut Al-
Qur’an (Studi Tematik),” 1st ed., 1-138. Semarang: Fakultas Ushuluddin dan Humaniora,
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2022.
https://doi.org/https://eprints.walisongo.ac.id/id /eprint/19971/1/Tesis_1804028001_A
hmad_Fahmi_Ashshidiq.pdf.

Boff, Leonardo. Cry of the Earth, Cry of the Poor. Orbis Books, 1997.

Dalimunthe, Reza Pahlevi. “Amanah Dalam Perspektif Hadis.” Diroyah : Jurnal Studi llmu Hadis 1,
no. 1(2018): 7-16. https://doi.org/10.15575/diroyah.v1i1.2050.

Eugenius Ervan Sardono, Vinsensius Rixnaldi Masut, and Dominikus Siong. “Pertobatan Ekologis
Menurut Ensiklik Laudato Si Dalam Menanggapi Persoalan Kerusakan Hutan Di Kabupaten
Sintang, Kalimantan Barat.” Jurnal Reinha 12, no. 2 (2021).
https://doi.org/10.56358/ejr.v12i2.84.

Fauzi, M. “Teologi Pembebasan Dalam Karya-Karya K.H Abdurrahman Wahid: Analisis Buku
[slamku, Islam Anda, Islam Kita.” Jurnal Lektur Keagamaan 23, no. 1 (2025): 142-72.
ttps://doi.org/10.31291/jlka.v23i1.1285.

Fauzi, M lhsan, and Tutik Hamidah. “Konsep Amanah Dalam Perspektif Al- Qur ’ an.” Journal Al-
Irfani: Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (2021): 14-25.

Fauziah, Ananda, and Wahyu Adinda Nur Ashifa. “Peran Dialog Antar Agama Dalam
Mewujudkan Lingkungan Yang Harmonis Dan Keselarasan Dalam Masyarakat.” Global
Islamika:  Jurnal Studi Dan Pemikiran Islam 2, mno. 2 (2024): 11-19.
https://doi.org/10.5281/zenodo.10614648.

Febryanti Hilde, Trivonia. “Ekoteologi Di Tengah Krisis Global: Mencari Harapan Dalam
Keimanan Dan Alam.” Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero Jurnal Akademika. Vol.
24, no. 2 (2025): 128-46.

Fransiskus, Paus. “Ensiklik Laudato Si’.” edited by Maria Ratnaningsih & Bernadeta Harini Tri
Prasasti F.X. Adisusanto S], translated by OFM Harun Martin, Kedua, Sep. Jakarta:

290
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

Departemen Dokumentasi dan Penerangan KWI, 2015.

Furidha, Brylialfi Wahyu. “Comprehension of the Descriptive Qualitative Research Method: A
Critical Assessment of the Literature.” Journal of Multidisciplinary Research 2 (2024): 1-8.
https://doi.org/10.56943 /jmr.v2i4.443.

Hadji, S., Erfiani, N. M. D., Maknun, M. L., Syarif, F.,, & Pely, I. E. A. S. “Heritage of Nusantara:
International Journal of Religious Literature and Heritage” 9, no. 1 (2020): 1-164.
https://doi.org/10.31291/hn.v9il.

Hidayat, H.D., et al. “Heritage of Nusantara: International Journal of Religious Literature and
Heritage.” International Journal of Religious Literature and Heritage 4, no.1 (2015): 1-120.

Hutagulung, N.N. “A Conceptual Analysis of Khilafah and Amanah for Environmental
Conservation.” Mugaddimah Journal 9, no. 2 (2024): 118.

[zah Anisatul, Syafira. Dari Dialog Ke Engagement: Tindakan Sosial Dalam Ensiklik Laudato ST’
Dokumen Human Fraternity Dan Fratelli Tutti. Tesis. Yogyakarta: Kementerian Agama
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, 2023.
https://digilib.uin-suka.ac.id/id /eprint/59845/1/20205021004

[zzi Dien, M. The Environmental Dimensions of Islam. Lutterworth Press, 2000.
Khalid, F., & O’Brien, ]. Islam and Ecology. Cassell, 1992.
Mahmudi, Nor. Pertobatan Ekologis Dalam Ensiklik Laudato Si’ Di Gereja Katedral Jakarta, 2023.

Maryasih, Niluh Kerti, Mutiara Mulya, Shakira Dafa Daupilah, and Muhammad Abdulazis.
“Kolaborasi Menciptakan Toleransi Beragama Di Kalangan Remaja” 2, no. 2 (2024): 58-65.

o

Mayer, F. “An Introduction to Qur’anic Ecology and Resonances with Laudato Si’.” Institute
Monograph Series 2 (2023): 7.

Messias, Teresa. “From Ecotheology to Ecospirituality in Laudato Si’-Ecological Spirituality
beyond Christian Religion.” Religions 15, no. 1 (2024): 68. https://www.mdpi.com/2077-
1444/15/1/68.

Munawar-Rachman, Budhy. “Dialog Agama Dan Ekologi.” Jurnal Peradaban 4, no. 1 (2024): 1-
19. https://doi.org/10.51353/jpb.v4i1.1001.

Nasr, S.H. Religion and the Order of Nature. Oxford University Press, 1996.

Pappalan, Abialtar Altar. “Ekologi Sebagai Jembatan Dialog Umat Antaragama.” Jurnal Teologi
13, no. 01 (2024): 23-38. https://doi.org/10.24071/jt.v13i01.6083.

rn

Puglisi, A. “The Religious Vision of Nature in the Light of Laudato Si’.” Journal HTS Teologiese
Studies/Theological Studies. Vol. 76, no. 1 (2020): 3.

Puglisi, Antonino dan Johan Buitendag. “The Religious Vision of Nature in the Light of Laudato
Si: An Interreligious Reading between Islam and Christianit.” Journal: TS Teologiese
Studies/Theological Studies. Vol. 76, no. 1 (2020): 1-9.
https://hts.org.za/index.php/hts/article /view/6063.

Rahmat, Maulana Bagus. “The Idea of Islamic Ecotheology in Responding to the Global
291
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

Environmental Crisis : An Analysis of the Concepts of A . Introduction Ecological Crisis Is a
Serious and Systemic Form Of” 7, no. 1 (2025): 93-110.

Rakhmat, Aulia. “Islamic Ecotheology: Understanding the Concept of Khalifah.” Academic Journal
of Islamic Principles and Philosophy 3, no. 1 (2022): 1-24.

Ramadhan, G. “Krisis Ekologi Perspektif Islam Dan Kristen Di Indonesia.” Tesis, 2019, 1-92.

Reno, Roberto. “Spiritualitas Ekologis dalam Agama-Agama di Indonesia dan Kaitannya dengan
Universitas Atma Jaya Yogyakarta sebagai Salah Satu 'Univeritas Laudato Si'. Journal Synta
X Idea. Vol. 6,no.04 (2024): 1823-35.

Rijal Fadli, Muhammad. “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif.” Medan, Restu Printing
Indonesia, Hal.57 21, no. 1 (2021): 33-54. https://doi.org/10.21831/hum.v21i1.

Salter, . “Faith Framing Climate: A Review of Faith Actors’ Framings on Climate Change.” Journal
of Religion and Climate Studies 2, no. 1 (2024): 12.

Sanchez-Camacho, ]. “Foundations and Implications of the Integral Ecology in the Framework of
the Catholic University.” Religions 15, no. 4 (2024): 3.

Saputra, Harmedi Yulian, Nurhasan Syah, Aulia Azhar, Ilmu Pengetahuan Alam, I[Imu
Pengetahuan, and Universitas Negeri Padang. “Penerapan Prinsip Etika Lingkungan Pada
Kebijakan Pembangunan Berkelanjutan : Studi Literatur” 4, no. 3 (2025): 2972-79.

Satria Satria, Bernard Subang Hayong, and Antonio Camnahas. “Pertobatan Ekologis Menurut
Ensiklik Laudato Si Dalam Menanggapi Pelanggaran Martabat Alam Dinamis Dan Metaforis
Di Kabupaten Nunukan, Kalimantan Utara.” Akhlak: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan
Filsafat 1, no. 4 (2024): 158-78. https://doi.org/10.61132/akhlak.v1i4.109.

Septo, Sekundus, and Pigang Ton. “Eko-Etika Menurut Laudato-Si ’ Artikel 138-141 Sebagai
Upaya Mengatasi Krisis Ekologis Di Indonesia Eco-Ethics According to Laudato-Si ’ Articles
138-141 as an Effort to Overcome the Ecological Crisis in Indonesia” 3 (2025).

Setiadi, Dionisius Jeremia, Gabriel Marcelinus Natanael, and Mochamad Ziaul Hag.
“Pemeliharaan Lingkungan : Kajian Perbandingan Antara Ensiklik Laudato Si Dan Teologi
Lingkungan Muhammadiyah.” Integritas Terbuka: Peace and Interfaith Studies 2, no. 2
(2023): 85-98. https://doi.org/https://doi.org/10.59029/int.v2i2.16.

Shokhibul Mighfar, Muhammad Munadi, and Uwais Chesoh. “Konsep Menjaga Lingkungan
Dalam Perspektif Lintas Agama Di Indonesia.” Dewantara: Jurnal Pendidikan Sosial
Humaniora 4, no. 1 (2025): 345-59. https://doi.org/10.30640/dewantara.v4i1.4012.

Sidig, M.Y. “Revitalizing the Study of Nusantara Manuscripts through the Ngariksa Program:
Oman Fathurrahman’s Contribution to the Development of Digital Philology, Journal of
Islamic History and Manuscript.” Journal of Islamic History and Manuscript 4, no. 2 (2025):
1-20.

Sudianto, E. “Sufi Ethics and Religious Moderation Through a Revisit of Miftah Al-Sudir for
Contemporary Social Harmony.” Jurnal Lektur Keagamaan 23, no. 1 (2025): 211-44.
https://doi.org/10.31291/jlka.v23i1.1311.

Supian, Supian. “Krisis Lingkungan Dalam Perspektif Spiritual Ecology.” Jurnal Keluarga Sehat

292
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 277-293

Sejahtera 16, no. 31 (2018): 72-89. https://doi.org/10.24114 /jkss.v16i31.10175.

Widiastuty, Hesty, and Khairil Anwar. “Ekoteologi Islam : Prinsip Konservasi Lingkungan Dalam
Al-Qur ’ an Dan Hadits Serta Implikasi Kebijakannya.” Risalah, Jurnal Pendidikan Dan Studi
Islam. VOL. 11, no. 1 (2025): 465-80.

Widjanarko, Putut, and Universitas Paramadina. “Krisis Ekologi; Tantangan Bagi Agama-
Agama,” Vol. 2, No. 4 June (2020).

Ziaul Haq, Mochamad, Benedict Erick Mutis, and Gerardette Philips. “Religion and
Contemporary Ecology: Laudato Si and Ibn Arabi’s Eco-Spirituality in the Perspective of
Open Integrity.” Progresiva : Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam. Vol.14, no. 01 (2025):
19-38. https://doi.org/10.22219 /progresiva.v14i01.38032.

293
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



