
 
 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

277 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

Al-Mutharahah: 
Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

 

 

Dialog Ekoteologis Katolik-Islam: Perbandingan Ensiklik Laudato Si’ dan 
Konsep Amanah Terhadap Alam 

 

Fladimir Sie 
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia 

fladimirsie@gmail.com 

 

Yulianus Minggu 
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia 

yulianusminggu22@gmail.com 

 

Paternus Raja Mau 
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia 

ernushrajamau@gmail.com 

 

Arnoldus Ende Digo 
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia 

noldindigo@gmail.com 

 

Isfilus Ergon 
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia 

isfilusergon@gmail.com 

 

Siprianus S. Senda 
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia 

sendasiprianus@gmail.com 

 

Watu Yohanes Vianey 
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia 

sigawunga@gmail.com 

 

Oktovianus Naif 
Universitas Katolik Widya Mandira Kupang, Indonesia 

naifokto@gmail.com 

 

DOI: 10.46781/al-mutharahah. V20i2.1872 

Received : 10/09/2025 

Revised : 12/10/2025 

Accepted : 05/11/2025 

Published : 10/12/2025 

 

 

mailto:fladimirsie@gmail.com
mailto:yulianusminggu22@gmail.com
mailto:ernushrajamau@gmail.com
mailto:noldindigo@gmail.com
mailto:isfilusergon@gmail.com
mailto:sendasiprianus@gmail.com
mailto:sigawunga@gmail.com
mailto:naifokto@gmail.com


P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

278 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

Abstract 
The global ecological crisis, marked by environmental degradation, climate change, and the 
exploitation of natural resources, reveals the weakening of human moral awareness toward the 
created world. This condition calls for deeper interreligious theological reflection to respond to 
ecological issues in an ethical and spiritual manner. This study aims to analyze and compare the 
ecotheological perspectives of the Catholic Church as articulated in Pope Francis’s Encyclical 
Laudato Si’ with the Islamic concept of amanah (trusteeship) toward nature, as well as to examine 
the potential of interreligious dialogue in fostering shared ecological responsibility. This research 
employs a qualitative method with a comparative study approach. The research subjects consist of 
normative religious texts, namely the Encyclical Laudato Si’ and classical as well as contemporary 
Islamic sources that address the relationship between human beings and nature. Data were 
collected through a literature review using textual analysis and theological hermeneutics. Data 
analysis was conducted using a descriptive-comparative method to identify points of convergence 
and conceptual differences between the two traditions. The findings indicate a convergence of 
views that the Earth is a divine trust that must be safeguarded with love, justice, and spiritual 
responsibility. Both Catholicism and Islam reject anthropocentric paradigms and practices of 
environmental exploitation, and emphasize the importance of faith-based ecological conversion. 
This study concludes that Catholic–Islamic ecotheological dialogue has significant ethical and 
practical implications as a foundation for interreligious cooperation in building integral ecology, 
strengthening human solidarity, and realizing peace with nature. 

Keywords: ecotheology, ecotheological dialogue, Laudato Si’, amanah 

 
Abstrak 

Krisis ekologi global yang ditandai oleh kerusakan lingkungan, perubahan iklim, dan eksploitasi 
sumber daya alam menunjukkan lemahnya kesadaran moral manusia terhadap alam ciptaan. 
Kondisi ini mendorong perlunya refleksi teologis lintas agama untuk menanggapi persoalan 
ekologis secara etis dan spiritual. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan 
membandingkan pandangan ekoteologis Gereja Katolik sebagaimana termuat dalam Ensiklik 
Laudato Si’ Paus Fransiskus dengan konsep amanah terhadap alam dalam ajaran Islam, serta 
mengkaji potensi dialog antaragama dalam membangun tanggung jawab ekologis bersama. 
Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan studi komparatif. Subjek 
penelitian berupa teks-teks normatif keagamaan, yaitu Ensiklik Laudato Si’ serta sumber-
sumber Islam klasik dan kontemporer yang membahas relasi manusia dan alam. Data 
dikumpulkan melalui studi kepustakaan dengan teknik analisis tekstual dan hermeneutik 
teologis. Analisis data dilakukan secara deskriptif-komparatif untuk mengidentifikasi titik temu 
dan perbedaan konseptual kedua tradisi. Hasil penelitian menunjukkan adanya konvergensi 
pandangan bahwa bumi merupakan titipan ilahi yang harus dijaga dengan kasih, keadilan, dan 
tanggung jawab spiritual. Baik Katolik maupun Islam menolak paradigma antroposentris dan 
praktik eksploitasi alam, serta menekankan pentingnya pertobatan ekologis berbasis iman. 
Simpulan penelitian ini menegaskan bahwa dialog ekoteologis Katolik–Islam memiliki implikasi 
etis dan praktis sebagai dasar kerja sama lintas agama dalam membangun ekologi integral, 
memperkuat solidaritas kemanusiaan, dan mewujudkan perdamaian dengan alam. 

Kata kunci: Ekoteologi, Dialog Ekoteologis, Laudato Si’, Amanah 

 
A. Pendahuluan 

Manusia merupakan makhluk hidup yang tidak dapat hidup sendiri tanpa alam. Hal ini 

berarti bahwa manusia itu sendiri merupakan makhluk ekologis yang selalu dan senantiasa 

bergantung pada alam. Manusia selalu bergantung pada segala sesuatu yang disediakan oleh 



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

279 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

alam itu sendiri, seperti tumbuh-tumbuhan (flora), hewan (fauna), tanah, air, dan udara.1 Krisis 

lingkungan telah menjadi ancaman serius bagi keberlangsungan hidup manusia dan ekosistem 

di dunia.2 Di Indonesia, persoalan lingkungan sering dikaitkan dengan praktik ekonomi 

ekstraktif dan lemahnya internalisasi nilai-nilai etis dalam kehidupan beragama dan kebijakan 

publik. Pemikiran agama menjadi arena penting untuk merespons krisis ini karena agama masih 

memegang peranan moral dan sosial yang kuat dalam kehidupan komunitas lokal.3  

Secara Normatif (das sollen), agama-agama mengajarkan tanggung jawab moral manusia 

untuk menjaga dan merawat alam sebagai ciptaan Tuhan. Gereja Katolik, melalui Ensiklik 

Laudato Si’ (2015), menegaskan bahwa krisis lingkungan bukan semata persoalan teknis, 

melainkan persoalan moral dan spiritual yang menuntut “pertobatan ekologis” serta solidaritas 

lintas batas.4 Dalam tradisi Islam, konsep amanah dan khalīfah menempatkan manusia sebagai 

wakil Tuhan yang bertanggung jawab atas kelestarian alam. Kedua tradisi ini sama-sama 

menolak eksploitasi alam dan menegaskan kewajiban etis manusia terhadap ciptaan.5  

Namun, secara empiris (das sein), nilai-nilai teologis tersebut belum sepenuhnya 

terwujud dalam praktik sosial dan kebijakan. Komunitas keagamaan kerap bergerak secara 

terpisah, dialog antaragama mengenai isu ekologis masih bersifat normatif dan simbolik, serta 

belum menghasilkan pola kerja sama konkret di tingkat komunitas lokal. Di sisi lain, kebijakan 

publik belum secara optimal menggali potensi teologi dan etika agama sebagai sumber 

transformasi perilaku ekologis masyarakat. Kesenjangan antara ideal teologis dan realitas 

praksis inilah yang melahirkan urgensi penelitian ini. 

Dalam konteks Indonesia, isu ini menjadi semakin relevan seiring dengan penguatan 

agenda moderasi beragama. Pemerintah melalui Peraturan Presiden Nomor 58 Tahun 2023 

tentang Penguatan Moderasi Beragama menegaskan pentingnya praktik keberagamaan yang 

menjunjung komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan penerimaan terhadap tradisi. 

Meskipun tidak secara eksplisit menyebut ekologi, kerangka moderasi beragama ini membuka 

ruang bagi pengembangan ekoteologi sebagai bagian dari praktik keagamaan yang harmonis 

dengan manusia dan alam. Sejalan dengan itu, Kementerian Agama RI melalui Badan Moderasi 

Beragama dan Pengembangan Sumber Daya Manusia (BMBPSDM) mengembangkan program 

literasi dan pendidikan keagamaan yang menekankan tiga poros cinta: cinta kepada Tuhan, 

sesama manusia, dan alam ciptaan. Kendati demikian, integrasi nilai-nilai tersebut ke dalam 

dialog lintas agama dan aksi ekologis bersama masih terbatas. 

Sejumlah penelitian terdahulu telah membahas tema ekoteologi dan tanggung jawab 

ekologis dari perspektif agama. Syafira Anisatul Izah, misalnya, mengkaji modal sosial dalam 

 
1 Satria Satria, Bernard Subang Hayong, and Antonio Camnahas, “Pertobatan Ekologis Menurut 

Ensiklik Laudato Si Dalam Menanggapi Pelanggaran Martabat Alam Dinamis Dan Metaforis Di Kabupaten 

Nunukan, Kalimantan Utara,” Akhlak : Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan Filsafat 1, no. 4 (2024): 158–78, 

https://doi.org/10.61132/akhlak.v1i4.109. 
2 Shokhibul Mighfar, Muhammad Munadi, and Uwais Chesoh, “Konsep Menjaga Lingkungan Dalam 

Perspektif Lintas Agama Di Indonesia,” Dewantara : Jurnal Pendidikan Sosial Humaniora 4, no. 1 (2025): 

345–59, https://doi.org/10.30640/dewantara.v4i1.4012. 
3 Nor Mahmudi, Pertobatan Ekologis Dalam Ensiklik Laudato Si’ Di Gereja Katedral Jakarta, 2023. 
4 Paus Fransiskus, “Ensiklik Laudato Si’,” ed. Maria Ratnaningsih & Bernadeta Harini Tri Prasasti 

F.X. Adisusanto SJ, trans. OFM Harun Martin, Kedua, Sep (Jakarta: Departemen Dokumentasi dan 

Penerangan KWI, 2015). 
5 Mahmudi, Pertobatan Ekologis Dalam Ensiklik Laudato Si’ Di Gereja Katedral Jakarta. 



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

280 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

Laudato Si’, Human Fraternity, dan Fratelli Tutti dengan fokus pada dialog dan tindakan sosial.6 

S. Satria dkk. meneliti konsep pertobatan ekologis dalam Laudato Si’ sebagai respons terhadap 

pelanggaran martabat alam di Kabupaten Nunukan.7 Sementara itu, M. Z. Haq dkk. melakukan 

studi komparatif antara Laudato Si’ dan ekospiritualitas Ibn ‘Arabi dalam konteks krisis ekologis 

kontemporer.8 Meskipun kajian-kajian tersebut memperkaya diskursus teologis, sebagian besar 

masih berfokus pada analisis internal masing-masing tradisi dan belum mengembangkan model 

dialog praktis lintas agama yang aplikatif di tingkat komunitas lokal Indonesia. 

Berbeda dari pendekatan tersebut, penelitian ini tidak hanya melakukan perbandingan 

antara Laudato Si’ dan doktrin Islam tentang amanah, tetapi juga merancang arsitektur dialog 

lintas-agama yang berorientasi pada tindakan (action-oriented interreligious dialogue). Dengan 

menggunakan pendekatan integrasi analitik-textual dan desain aksi sosial, penelitian ini 

menghasilkan protokol aksi lintas-agama yang disusun secara kontekstual untuk komunitas 

Indonesia, mencakup prinsip dialog, tahapan kolaborasi, serta indikator implementasi ekologis 

yang dapat dioperasionalkan oleh aktor lintas iman. Dengan demikian, kontribusi utama 

penelitian ini terletak pada pergeseran paradigma dari “teori perbandingan agama” menuju 

“arsitektur implementasi dialog”, yang menjembatani diskursus teologis dengan praktik 

transformasi ekologis di tingkat lokal. 

Tujuan penelitian ini adalah mendeskripsikan kesamaan dan perbedaan mendasar 

antara Laudato Si’ dan ajaran Islam tentang amanah/khalīfah berkaitan dengan lingkungan. 

Mengkonstruksi model dialog ekoteologis yang menghubungkan refleksi teologis dengan aksi 

komunitas lokal serta menyusun rekomendasi praktis untuk implementasi bersama oleh 

institusi keagamaan di Indonesia (gereja, masjid, pesantren, lembaga keagamaan). 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi pada tiga level utama. Pertama, pada 

level teoretis, penelitian ini memperkaya kajian etika lingkungan lintas-agama dengan 

memperlihatkan koherensi normatif antara Ensiklik Laudato Si’ dan konsep amanah dalam 

Islam sebagai landasan teologis bagi tanggung jawab ekologis. Kedua, pada level analitik, 

penelitian ini berkontribusi dalam memetakan perbedaan penekanan diskursif antara kedua 

tradisi-di mana Laudato Si’ menekankan keadilan sosial-ekologis dan dialog global, sementara 

literatur Islam menitikberatkan tanggung jawab individual dan komunal-sebagai relasi yang 

bersifat komplementer, bukan kontradiktif. Ketiga, pada level praktis, penelitian ini 

menawarkan model dialog lintas-agama yang berorientasi pada tindakan, yang dirancang untuk 

menjembatani nilai teologis dan praktik konkret penjagaan lingkungan dalam konteks 

komunitas lokal di Indonesia.   

 

 

 
6 Syafira Izah Anisatul, Dari Dialog Ke Engagement: Tindakan Sosial Dalam Ensiklik Laudato Si’, 

Dokumen Human Fraternity Dan Fratelli Tutti, Tesis (Yogyakarta: Kementerian Agama Universitas Islam 

Negeri Sunan Kalijaga Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, 2023), https://digilib.uin-

suka.ac.id/id/eprint/59845/1/20205021004.  
7 Satria Satria, Bernard Subang Hayong, and Antonio Camnahas, “Pertobatan Ekologis Menurut 

Ensiklik Laudato Si Dalam Menanggapi Pelanggaran Martabat Alam Dinamis Dan Metaforis Di Kabupaten 

Nunukan, Kalimantan Utara.” 
8 Mochamad Ziaul Haq, Benedict Erick Mutis, and Gerardette Philips, “Religion and Contemporary 

Ecology: Laudato Si and Ibn Arabi’s Eco-Spirituality in the Perspective of Open Integrity,” Progresiva : 

Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 14, no. 01 (2025): 19–38, 

https://doi.org/10.22219/progresiva.v14i01.38032. 



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

281 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kepustakaan (library research) dengan pendekatan 

komparatif-deskriptif. Pendekatan ini digunakan untuk membandingkan secara sistematis 

gagasan ekoteologis dalam Ensiklik Laudato Si’ Paus Fransiskus dengan konsep amanah 

terhadap alam dalam ajaran Islam, guna mengidentifikasi titik temu dan perbedaan teologis 

yang berkaitan dengan tanggung jawab manusia terhadap lingkungan hidup.9 

Subjek penelitian ini berupa teks-teks normatif keagamaan. Sumber primer meliputi 

Ensiklik Laudato Si’ sebagai representasi ajaran Gereja Katolik serta sumber-sumber Islam 

klasik dan kontemporer, seperti Al-Qur’an, hadis, dan pemikiran para ulama serta cendekiawan 

Muslim yang membahas konsep amanah dan relasi manusia dengan alam. Sumber sekunder 

berupa buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah lain yang relevan dengan tema ekoteologi dan 

etika lingkungan.10 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan dengan teknik pembacaan 

tekstual-kritis terhadap sumber-sumber primer dan sekunder. Instrumen penelitian adalah 

peneliti sendiri yang dibantu dengan panduan kategorisasi tema ekoteologis, seperti konsep 

ciptaan, tanggung jawab manusia, relasi Tuhan–manusia–alam, dan dimensi moral pengelolaan 

lingkungan.11 

Analisis data dilakukan dengan metode deskriptif-komparatif. Teks-teks dianalisis 

untuk mengungkap makna teologis dan nilai moralnya, kemudian dibandingkan guna 

menemukan kesamaan, perbedaan, dan potensi komplementaritas antara kedua tradisi. Analisis 

ini diperkaya dengan pendekatan dialog antaragama sebagaimana dipahami dalam pandangan 

Gereja Katolik dan Kementerian Agama Republik Indonesia, yang memaknai dialog sebagai 

perjumpaan teologis dan etis yang berorientasi pada kerja sama demi kebaikan bersama. Hasil 

analisis selanjutnya disintesiskan untuk merumuskan model dialog ekoteologis yang relevan 

dengan konteks Indonesia.12 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Hasil  

a. Fenomena Krisis Ekologi dan Tantangan Moral Keagamaan 

Dalam menghadapi krisis lingkungan global, memahami dan menerapkan prinsip-

prinsip dasar agama dan ekologi menjadi semakin penting.13 Krisis lingkungan global menjadi 

tantangan besar yang mengancam keseimbangan ekosistem dan kelangsungan hidup manusia. 

Perubahan iklim, deforestasi, polusi, dan kepunahan spesies mempercepat degradasi 

 
9 Muhammad Rijal Fadli, “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif,” Medan, Restu Printing 

Indonesia, Hal.57 21, no. 1 (2021): 33–54, https://doi.org/10.21831/hum.v21i1. 
10 dan Siti Yulinda Adlini, Dinda, Arifah Hidayati Dinda, “Metode Penelitian Kualitatif Studi 

Pustaka,” Edumaspul: Pendidikan 6, no. 1 (2022): 207–14, 

https://www.mendeley.com/catalogue/7b76e502-b3a6-3a33-8edc-42afa9bcc0fe/%0A. 
11 Brylialfi Wahyu Furidha, “Comprehension of the Descriptive Qualitative Research Method: A 

Critical Assessment of the Literature,” Journal of Multidisciplinary Research 2 (2024): 1–8, 

https://doi.org/10.56943/jmr.v2i4.443. 
12 Antonino dan Johan Buitendag Puglisi, “The Religious Vision of Nature in the Light of Laudato 

Si’: An Interreligious Reading between Islam and Christianit,” TS Teologiese Studies/Theological Studies 76, 

no. 1 (2020): 1–9, https://hts.org.za/index.php/hts/article/view/6063. 
13 Budhy Munawar-Rachman, “Dialog Agama Dan Ekologi,” Jurnal Peradaban 4, no. 1 (2024): 1–

19, https://doi.org/10.51353/jpb.v4i1.1001. 



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

282 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

lingkungan dalam skala yang semakin sulit dikendalikan.14 Fenomena ini menunjukkan adanya 

ketidakseimbangan mendasar antara manusia dan alam. Laporan Panel Antarpemerintah 

tentang Perubahan Iklim (IPCC) menegaskan bahwa suhu bumi meningkat lebih dari 1,1°C sejak 

era pra-industri akibat aktivitas manusia, terutama pembakaran bahan bakar fosil. Di tingkat 

nasional, Indonesia pun mengalami situasi serupa. Laporan Status Lingkungan Hidup Indonesia 

(KLHK, 2023) mencatat bahwa laju deforestasi masih mencapai lebih dari 100 ribu hektar per 

tahun, terutama akibat perluasan perkebunan sawit, tambang nikel, dan pembangunan 

infrastruktur besar. Selain itu, data Statistik Lingkungan Hidup Indonesia (BPS, 2023) 

menunjukkan peningkatan signifikan volume sampah plastik dan degradasi kualitas air di 

wilayah perkotaan. 

Indonesia mengenal setidak-tidaknya enam agama besar yang dianggap resmi yaitu 

Islam, Katolik, Kristen, Hindu, Buddha, dan Konghucu berdasarkan Surat Keputusan (SK) 

Menteri Agama Republik Indonesia Nomor MA/12/2006.15 Belakangan ini keprihatinan 

terhadap krisis ekologi tampak semakin menguat. Hal ini terbukti dengan adanya konferensi-

konferensi tentang lingkungan hidup serta menjamurnya LSM-LSM, baik nasional maupun 

internasional, yang bergerak di bidang lingkungan hidup. Media massa juga menyuarakan 

keprihatinan yang sama.16 Masalah ekologis di Indonesia bukan hanya bersifat fisik, tetapi juga 

sosial dan ekonomi. Aktivitas industri ekstraktif dan pola pembangunan yang berorientasi pada 

pertumbuhan materiil seringkali mengorbankan keberlanjutan lingkungan. Perubahan fungsi 

hutan menjadi lahan industri telah menimbulkan konflik sosial antara perusahaan dan 

masyarakat adat. Di sisi lain, budaya konsumtif yang semakin kuat menyebabkan eksploitasi 

sumber daya alam secara berlebihan. Akibatnya, manusia tidak lagi menempatkan alam sebagai 

mitra kehidupan, melainkan sebagai objek eksploitasi.17 

Krisis ekologis juga merupakan krisis moral dan spiritual. Paus Fransiskus dalam 

ensiklik Laudato Si’ (2015)18 menyebut bahwa akar persoalan lingkungan bukan semata pada 

teknologi atau ekonomi, melainkan pada cara pandang manusia yang menganggap diri sebagai 

pusat dari segala sesuatu (antroposentrisme). Cara pandang ini membuat manusia merasa 

berhak menguasai dan mengendalikan alam tanpa batas. Demikian pula dalam perspektif Islam, 

kerusakan alam merupakan akibat dari kegagalan manusia menjalankan fungsi khalīfah dan 

mengingkari amanah Tuhan untuk menjaga keseimbangan ciptaan (mīzān). Dengan demikian, 

 
14 Trivonia Febryanti Hilde, “Ekoteologi Di Tengah Krisis Global: Mencari Harapan Dalam 

Keimanan Dan Alam,” Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, Jurnal Akademika 24, no. 2 (2025): 

128–46. 
15 Roberto Reno, “Spiritualitas Ekologis dalam Agama-Agama di Indonesia dan Kaitannnya 

dengan Universitas Atma Jaya Yogyakarta Sebagai Salah Satu 'Univeritas Laudato Si,’Journal Sinta X Idea 6, 

no. 04 (2024): 1823–35. 
16 Putut Widjanarko and Universitas Paramadina, “Krisis Ekologi; Tantangan Bagi Agama-Agama,” 

no. June (2020). 
17 Fahmi Ahmad Ashshidiq, “Konsumerisme Dan Dampaknya Terhadap Lingkungan Menurut Al-

Qur’an (Studi Tematik),” 1st ed. (Semarang: Fakultas Ushuluddin dan Humaniora, Universitas Islam Negeri 

Walisongo Semarang, 2022), 1–138, 

https://doi.org/https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/19971/1/Tesis_1804028001_Ahmad_Fahmi_A

shshidiq.pdf. 
18 Fransiskus, “Ensiklik Laudato Si’.” 



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

283 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

krisis ekologis adalah juga krisis iman, tanda bahwa relasi manusia dengan Tuhan dan ciptaan 

telah rusak.19 

Alam dan lingkungan hidup harus dipandang sebagai yang mempunyai nilai dalam 

dirinya sendiri. Karena itu martabat alam patut dihargai dengan penghormatan, atas alam 

melalui perilaku yang menjaga dan memelihara alam dan lingkungan hidup yang dihuni 

manusia. Perubahan paradigma dibentuk dalam kesadaran bahwa alam bukanlah sekedar nilai 

instrumental demi keuntungan manusia. Manusia mesti memiliki tanggungjawab moral untuk 

memastikan alam tetap terjaga keberlangsungannya. Kesadaran akan tanggungjawab ini harus 

sampai pada tataran moral yang tidak terbantahkan bahwa manusia hidup dalam sebuah 

komunitas moral bersama dengan seluruh kehidupan dan segala ekosistem.20 

Krisis ekologi telah menjadi pemandangan yang tidak menyenangkan hampir di setiap 

sudut bumi dan menjadi perhatian penting di berbagai negara. Berbagai jenis pencemaran juga 

menjadi perhatian pemikir, agamawan, sosiolog, ekologis, environmentalis, filosofis, dan 

sebagainya. Berbagai kajian dan pendekatan pun dilakukan untuk mengatasi krisis lingkungan 

hidup. Untuk menghindari terjadinya kerusakan lingkungan maka perlu adanya kesadaran dan 

tanggung jawab manusia untuk selalu menjaga dan berhenti melakukan hal-hal yang dapat 

merusak lingkungan, agar kondisi kehidupan dan kesehatan bisa terjamin untuk saat ini dan 

masa mendatang.21  

b. Perspektif Ensiklik Laudato Si’ tentang Pertobatan Ekologis 

Ensiklik Laudato Si’ merupakan surat amanat yang ditulis oleh Paus Fransiskus pada 24 

Mei 2015 dan diterbitkan untuk pertama kalinya pada 18 Juni 2015.22 Ensiklik ini adalah 

ensiklik Paus Fransiskus yang diinspirasikan oleh semangat hidup Santo Fransiskus. Dalam 

ensiklik tersebut Paus menanggapi krisis lingkungan global dengan menyoroti perubahan iklim, 

kehilangan keanekaragaman hayati, dan kerusakan ekologis yang dihasilkan dari intervensi 

manusia yang tidak berkelanjutan.23 Ensiklik Laudato Si’ Paus Fransiskus menghadirkan 

paradigma baru dalam refleksi teologis tentang hubungan manusia dan alam, yang disebut 

sebagai ekologi integral. Paradigma ini menegaskan bahwa manusia, alam, dan Tuhan 

membentuk kesatuan yang tak terpisahkan. Segala bentuk kerusakan lingkungan selalu 

berhubungan dengan ketidakadilan sosial, kemiskinan, dan degradasi moral. Oleh karena itu, 

Laudato Si’ menuntut pertobatan ekologis ,perubahan cara berpikir dan bertindak yang 

mengakui bahwa bumi adalah “rumah bersama” yang harus dijaga dengan kasih dan tanggung 

jawab.24 

 
19 Maulana Bagus Rahmat, “The Idea of Islamic Ecotheology in Responding to the Global 

Environmental Crisis : An Analysis of the Concepts of A . Introduction Ecological Crisis Is a Serious and 

Systemic Form Of” 7, no. 1 (2025): 93–110. 
20 Harmedi Yulian Saputra et al., “Penerapan Prinsip Etika Lingkungan Pada Kebijakan 

Pembangunan Berkelanjutan : Studi Literatur” 4, no. 3 (2025): 2972–79. 
21 G Ramadhan, “Krisis Ekologi Perspektif Islam Dan Kristen Di Indonesia,” Tesis, 2019, 1–92. 
22 Reno, “ Spiritualitas Ekologis dalam Agama-Agama di Indonesia dan Kaitannnya dengan 

Universitas Atma Jaya Yogyakarta Sebagai Salah Satu 'Univeritas Laudato Si’” 
23 Septo and Ton, “Eko-Etika Menurut Laudato-Si ’ Artikel 138-141 Sebagai Upaya Mengatasi 

Krisis Ekologis Di Indonesia Eco-Ethics According to Laudato-Si ’ Articles 138-141 as an Effort to 

Overcome the Ecological Crisis in Indonesia.” 
24 Satria Satria, Bernard Subang Hayong, and Antonio Camnahas, “Pertobatan Ekologis Menurut 

Ensiklik Laudato Si Dalam Menanggapi Pelanggaran Martabat Alam Dinamis Dan Metaforis Di Kabupaten 

Nunukan, Kalimantan Utara.” 



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

284 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

Ensiklik Laudato Si’ mengintegrasikan persoalan ekologis dengan menelaah implikasi 

moral dari tindakan manusia terhadap alam. Paus Fransiskus menyoroti keberlanjutan 

lingkungan, moralitas manusia, dan perdamaian, khususnya dalam kaitannya dengan mereka 

yang terpinggirkan. Ia memposisikan manusia sebagai pelaku sekaligus agen perdamaian, yang 

membangun relasi harmonis dengan sesama dan dengan alam, serta menumbuhkan keadilan 

dan persatuan: “Segala sesuatu saling berkaitan, dan kita manusia dipersatukan sebagai saudara 

dan saudari dalam suatu peziarahan yang indah, yang dijalin oleh kasih Allah kepada setiap 

makhluk-Nya, kasih yang juga mempersatukan kita dengan saudara matahari, saudari bulan, 

saudara sungai, dan bunda bumi”.25 

Sumbangan khas dari Paus Fransiskus dalam dokumen Laudato Si’ ialah apa yang ia 

sebut sebagai “pertobatan ekologis” (LS 216). Paus menjelaskan pertobatan ekologis berati 

“membiarkan seluruh buah perjumpaan mereka dengan Yesus Kristus berkembang dalam 

hubungan mereka dengan dunia di sekitar mereka” (LS 217).26 Dengan demikian, Paus 

Fransiskus mengatakan bahwa perlindungan lingkungan tidak hanya masalah teknis atau 

kebijakan birokratis, melainkan juga masalah moral dan spiritual yang membutuhkan 

perubahan sikap dan perilaku dari individu dan masyarakat secara keseluruhan. Pertobatan 

ekologis melibatkan kesadaran akan dampak negatif yang ditimbulkan oleh perilaku manusia 

terhadap lingkungan, serta komitmen untuk mengubah pola pikir dan tindakan agar lebih 

sejalan dengan prinsip-prinsip keadilan, keberlanjutan, dan kepedulan terhadap alam sebagai 

ciptaan Tuhan. Ini juga mencakup pengakuan atas “dosa-dosa ekologis”, yaitu kegagalan 

manusia dalam merawat dengan baik bumi yang merupakan rumah bersama. Paus Fransiskus 

menekankan bahwa pertobatan ekologis harus menjadi bagian integral dari konversi spiritual 

seluruh umat manusia, yang melibatkan perubahan dalam cara memandang dan berinteraksi 

dengan alam serta komitmen untuk mengambil tindakan nyata dalam menjaga dan merawat 

lingkungan. Dengan demikian, pertobatan ekologis menurut Paus Fransiskus merupakan 

panggilan untuk mengubah pola pikir, sikap, dan perilaku kita agar lebih sejalan dengan nilai-

nilai lingkungan dan moralitas yang diperlukan untuk melindungi bumi sebagai bagian rumah 

bersama.27 

Menurut Ensiklik Laudato Si’, konsep kepekaan manusia modern ini rupanya tidak 

hanya berdampak pada pola pikir teknokratis atas alam, tetapi juga termasuk dalam memahami 

sesama. Manusia tidak dapat diharapkan melibatkan diri penuh hormat ke dalam dunia, jika 

pada saat yang sama tidak ada pengakuan dan tanggung jawab (Ls 118). Lebih lanjut, ensiklik 

ini menjelaskan apabila orang tidak secara nyata mengakui nilai orang miskin, embrio manusia, 

atau orang cacat, akan sulit untuk mendengarkan jeritan alam sendiri. Hal ini menggambarkan 

betapa manusia modern membawa dampak yang sangat kompleks dalam memaknai 

kehidupan.28 

Oleh karena itu, melalui ensiklik ini Gereja menyerukan suatu pertobatan ekologis 

komunal. Pertobatan ini ditandai dengan rasa syukur kepada Allah atas kebaikan-Nya melalui 

 
25 Ziaul Haq, Mutis, and Philips, “Religion and Contemporary Ecology: Laudato Si and Ibn Arabi’s 

Eco-Spirituality in the Perspective of Open Integrity.” 
26 Fransiskus, “Ensiklik Laudato Si’.” 
27 Reno, “Spiritualitas Ekologis dalam Agama-Agama di Indonesia dan Kaitannnya dengan 

Universitas Atma Jaya Yogyakarta Sebagai Salah Satu 'Univeritas Laudato Si’. 
28 Satria Satria, Bernard Subang Hayong, and Antonio Camnahas, “Pertobatan Ekologis Menurut 

Ensiklik Laudato Si Dalam Menanggapi Pelanggaran Martabat Alam Dinamis Dan Metaforis Di Kabupaten 

Nunukan, Kalimantan Utara.” 



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

285 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

alam ciptaan, kesadaran penuh kasih bahwa manusia dalam seluruh ciptaan tergabung dalam 

suatu persekutuan mengembangkan universal antusiasme serta dan kreativitas dalam 

menghadapi masalah dunia dengan bertanggung jawab (LS 221). Dengan demikian manusia 

dapat membangun persaudaraan penuh kasih dengan seluruh ciptaan. Di sini problem ekologis 

dan kemiskinan dunia telah terkulminasi dalam Ensiklik Laudato si’ ini.29 

c. Perspektif Islam tentang Amanah  

Konsep Amanah dalam Al-Qur’an Perspektif M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al Mishbah 

terdapat dalam beberapa surah, di antaranya QS Al Ahzab ayat 72, QS Al Baqarah ayat 283 dan 

QS Al-Anfal ayat 27.30 Kata “amanah” berasal dari “al-hamzah”, “mim”, ”nun”, kata ini mengarah 

pada dua pokok makna kata yang berdekatan : 1. Al-amanah lawan kata dari al-khiyanah yaitu 

suk-n al-qalb (ketenangan hati). 2. Al-tasdiq : mempercayakan. Kedua arti di atas saling 

berdekatan. Al-Kholil mengatakan : ةنملأا dari kata نملألا, dan ناملأا berarti memberi rasa aman. 

Sementara ةناملأا adalah lawan kata dari al-khianah.31 Konsep amanah (kepercayaan) dapat 

dilacak dalam surah Al-Aḥzāb 33:73. Menurut Thabathaba'i yang dikutip oleh Quraish Shibab, 

amanah adalah titipan yang mesti dijaga dan kemudian dikembalikan kepada penitipnya.32 

Amanah ini bukan sekadar hak untuk memanfaatkan sumber daya, tetapi juga kewajiban untuk 

memastikan bahwa penggunaannya tidak merusak atau mengganggu ekosistem. Sebagai bagian 

dari amanah tersebut, manusia dituntut untuk memperlakukan alam dengan adil dan 

berkelanjutan, sesuai dengan prinsip keseimbangan yang diajarkan dalam Islam.33 

Dalam sejumlah ayat Al-Qur’an, Allah menjelaskan bahwa seluruh alam semesta 

(lingkungan) adalah milik-Nya. Misalnya dalam QS, al-Baqarah (2):284. Manusia diberi izin 

tinggal di dalamnya untuk sementara, dalam rangka memenuhi tujuan yang telah direncanakan 

dan ditetapkan. Dengan begitu lingkungan bukanlah milik hakiki manusia.34 Penyerahan 

amanah itu oleh Allah kepada manusia dan penerimaan menunjukkan bahwa manusia memiliki 

potensi untuk menunaikannya dengan baik. Ini karena Allah tidak menyerahkannya bila Dia 

mengetahuinya dengan baik. Ini karena Allah tidak akan menyerahkannya bila Dia mengetahui 

ketiadaan potensi itu. Tidak ubahnya seperti seorang ayah yang akan tercela jika menyerahkan 

sebilah pisau kepada anak kecil atau memerintahkan anak dibawah umur untuk mengemudi 

kendaraan. Sang ayah yang bijaksana baru akan menyerahkan hal tersebut atau menugaskan 

siapa yang diketahuinya memiliki potensi untuk melaksanakan amanah.35 Manusia bukan 

pemilik alam, melainkan penjaga (steward) yang menerima mandat ilahi untuk merawat bumi. 

Pelanggaran terhadap keseimbangan alam disebut sebagai fasād (kerusakan), yang dikutuk 

 
29 Eugenius Ervan Sardono, Vinsensius Rixnaldi Masut, and Dominikus Siong, “Pertobatan 

Ekologis Menurut Ensiklik Laudato Si Dalam Menanggapi Persoalan Kerusakan Hutan Di Kabupaten 

Sintang, Kalimantan Barat,” Jurnal Reinha 12, no. 2 (2021), https://doi.org/10.56358/ejr.v12i2.84. 
30 M Ihsan Fauzi and Tutik Hamidah, “Konsep Amanah Dalam Perspektif Al- Qur ’ an,” Journal Al-

Irfani: Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (2021): 14–25. 
31 Reza Pahlevi Dalimunthe, “Amanah Dalam Perspektif Hadis,” Diroyah : Jurnal Studi Ilmu Hadis 1, 

no. 1 (2018): 7–16, https://doi.org/10.15575/diroyah.v1i1.2050. 
32 Muhammad Arsyad and Noor Hasanah, “Nilai Ekologis Islam: Konsep Khalifah Dan Amanah,” 

Al-Mustafid: Jurnal of Quran and Hadith Studies 4, no. 1 (2025): 33–48, 

https://doi.org/10.30984/mustafid.v4i1.1361. 
33 Hesty Widiastuty and Khairil Anwar, “Ekoteologi Islam : Prinsip Konservasi Lingkungan Dalam 

Al-Qur ’ an Dan Hadits Serta Implikasi Kebijakannya,” Risalah, Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 11, no. 1 

(2025): 465–80. 
34 Ramadhan, “Krisis Ekologi Perspektif Islam Dan Kristen Di Indonesia.” 
35 Fauzi and Hamidah, “Konsep Amanah Dalam Perspektif Al- Qur ’ an.” 



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

286 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

dalam Al-Qur’an: “Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan 

manusia” (Q.S. Ar-Rum: 41). Prinsip mīzān atau keseimbangan menjadi pedoman dalam setiap 

tindakan manusia terhadap alam.36 

 Dalam Islam, konsep kesadaran ekologis tidak hanya dilihat sebagai tanggung jawab 

sosial, tetapi juga sebagai bagian integral dari iman dan ibadah kepada Allah. Amanah adalah 

konsep yang menekankan bahwa segala sesuatu di bumi, termasuk alam dan sumber daya yang 

ada di dalamnya, merupakan titipan dari Allah kepada manusia. Sebagai penerima amanah, 

manusia memiliki tanggung jawab untuk menjaga, merawat, dan memanfaatkan alam dengan 

bijaksana. Dalam konteks ini, eksploitasi alam secara berlebihan atau perusakan lingkungan 

dianggap sebagai pelanggaran terhadap amanah yang diberikan oleh Allah. Kesadaran akan 

amanah ini mengajarkan bahwa menjaga kelestarian lingkungan adalah kewajiban setiap 

Muslim sebagai bentuk ketaatan kepada Allah.37 Dengan demikian, kesadaran ekologs dan iman 

dalam Islam tidak hanya merupakan tanggung jawab sosial atau moral semata, tetapi juga 

bagian integral dari iman dan ibadah. Melalui konsep amanah, setiap tindakan manusia 

terhadap alam menjadi cerminan ketaatan kepada Allah, sehingga menjaga kelestarian 

lingkungan adalah wujud nyata dari pengamalan iman yang bertanggung jawab. 

 

2. Pembahasan 

a. Titik Temu dan Perbedaan Antara Laudato Si’ dan Amanah Islam 

Dialog antara Laudato Si’ dan konsep amanah dalam ajaran Islam membuka ruang 

konvergensi yang sangat kaya. Keduanya menolak antroposentrisme ekstrem, yaitu pandangan 

yang menempatkan manusia sebagai pusat dan penguasa mutlak atas alam, tanpa kesadaran 

etis terhadap keterhubungannya dengan ciptaan lain. Dalam Laudato Si’, Paus Fransiskus 

menegaskan bahwa krisis ekologis berakar dari kegagalan spiritual manusia untuk hidup 

selaras dengan ciptaan Allah; karena itu, diperlukan “ecological conversion” atau pertobatan 

ekologis yang menyentuh hati dan struktur sosial.38 Ensiklik ini juga menekankan bahwa 

spiritualitas sejati harus memancar ke dalam tindakan sosial yang konkret, terutama solidaritas 

universal dengan yang miskin dan rapuh di bumi.39 

Sebaliknya, Islam menegaskan tanggung jawab manusia sebagai khalifah dan penerima 

amanah dari Allah untuk menjaga keseimbangan ciptaan (mīzān). Prinsip ini mengandung 

makna bahwa setiap tindakan manusia terhadap alam harus dilandasi kesadaran moral, 

moderasi, dan keadilan (ʿadl).40 Dalam pandangan ekoteologi Islam kontemporer, amanah 

dipahami sebagai panggilan spiritual dan sosial untuk tidak melakukan kerusakan (fasād) di 

bumi serta menjaga keteraturan kosmos yang merupakan tanda-tanda (āyāt) Tuhan.41 

Kedua tradisi ini menekankan tanggung jawab manusia terhadap alam. Laudato Si’ 

menekankan pada pertobatan ekologis (ecological conversion) yang menyentuh hati dan 

 
36 Arsyad and Hasanah, “Nilai Ekologis Islam: Konsep Khalifah Dan Amanah.” 
37 Mubiar Agustin et al., “Pendidikan Islam Berbasis Lingkungan: Membangun Kesadaran Ekologis 

Melalui Nilai-Nilai Keislaman,” Jurnal Penelitian Pendidikan Sosial Humaniora 8, no. 2 (2023): 214. 
38 J. Sanchez-Camacho, “Foundations and Implications of the Integral Ecology in the Framework of 

the Catholic University.,” Religions 15, no. 4 (2024): 3. 
39 A. Puglisi, “The Religious Vision of Nature in the Light of Laudato Si’,” HTS Teologiese 

Studies/Theological Studies 76, no. 1 (2020): 3. 
40 Alhinai, “Amanah and Umma: Eco-Islam and Epistemological Decolonial Approaches.,” Frontiers 

in Communication, 2025, 2, https://doi.org/10.3389/fcomm.2025.1568627. 
41 N.N. Hutagulung, “A Conceptual Analysis of Khilafah and Amanah for Environmental 

Conservation.,” Muqaddimah Journal 9, no. 2 (2024): 118. 



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

287 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

struktur sosial, sedangkan Islam menekankan amanah terhadap individu untuk menjaga 

keseimbangan ciptaan (mīzān) dan mencegah kerusakan (fasād). Ini menjadi sarana bagi umat 

manusia untuk melihat kembali hal-hal yang perlu diperbaiki dan dicegah agar tidak merusak 

lingkungan.42 

Meskipun memiliki banyak kesamaan nilai, terdapat perbedaan teologis yang 

membentuk corak khas dari masing-masing tradisi. Dalam Laudato Si’, dasar teologis ekologi 

integral berakar pada misteri Tritunggal Mahakudus, di mana seluruh ciptaan dipandang 

sebagai partisipasi dalam kasih Trinitarian Allah.43 Alam memiliki nilai sakramental karena 

melalui ciptaan manusia dapat berjumpa dengan Sang Pencipta.44 Sedangkan dalam Islam, 

fondasi teologisnya bertumpu pada prinsip tauhid: keesaan Allah yang menegaskan 

keterhubungan antara Tuhan, manusia, dan alam sebagai satu kesatuan kosmik.45 Perbedaan ini 

membuat Laudato Si’ lebih menekankan dimensi relasional-komunal, sedangkan Islam 

menekankan dimensi keesaan dan keteraturan kosmik. 

Selanjutnya, perbedaan tampak pada fokus praksisnya. Tradisi Katolik melalui Laudato 

Si’ menekankan solidarity-based ecology-gerakan kolektif global yang melibatkan Gereja, 

komunitas, dan lembaga sosial dalam aksi ekologis.46 Sedangkan Islam menekankan tanggung 

jawab individu sebagai pemegang amanah. Setiap Muslim dipanggil untuk menjaga bumi sesuai 

kapasitasnya, sebagaimana hadis Nabi: “Dunia ini hijau dan indah, dan Allah telah menjadikan 

kamu khalifah di atasnya, maka lihatlah bagaimana kamu memperlakukan dunia itu” . Dengan 

demikian, Islam menekankan etika personal yang bertanggung jawab, sementara Laudato Si’ 

menekankan tindakan sosial yang terorganisir.47 

Perbedaan lain adalah dalam ekspresi teologisnya. Laudato Si’ menggunakan bahasa 

universal yang terbuka bagi seluruh umat manusia, sementara Islam menekankan ketaatan 

khusus kepada wahyu dan hukum syariah.48 Akan tetapi, perbedaan ini justru memperkaya 

dialog karena memperlihatkan dua jalan spiritual menuju kesadaran ekologis yang sama. 

b. Implikasi Praktis bagi Dialog Antaragama 

Setiap agama Setiap agama sepakat bahwa pada dasarnya manusia dan alam tidak dapat 

dipisahkan sebab sesungguhnya manusia tidak bisa hidup tanpa alam.  Ketergantungan manusia 

akan alam inilah yang harus menjadi poin penting untuk dipahami masyarakat sehingga dalam 

kehidupan kita mampu untuk mengurangi masalah ekologi yang sedang kita hadapi saat ini.49 

Dalam konteks Indonesia yang plural secara agama dan budaya, dialog ekoteologis memiliki 

relevansi yang sangat besar. Indonesia memiliki kekayaan tradisi lokal yang selaras dengan 

prinsip ekologis, seperti falsafah “tri hita karana” di Bali, “pamali” di Sulawesi, dan “tana pu’u” di 

Nusa Tenggara Timur. Nilai-nilai lokal tersebut bisa disinergikan dengan prinsip moral agama-

agama besar untuk membangun gerakan ekologis yang inklusif. 

 
42 Dionisius Jeremia Setiadi, Gabriel Marcelinus Natanael, and Mochamad Ziaul Haq, 

“Pemeliharaan Lingkungan : Kajian Perbandingan Antara Ensiklik Laudato Si Dan Teologi Lingkungan 
Muhammadiyah,” Integritas Terbuka: Peace and Interfaith Studies 2, no. 2 (2023): 85–98, 
https://doi.org/https://doi.org/10.59029/int.v2i2.16. 

43 Fransiskus, “Ensiklik Laudato Si’.” 
44 Leonardo Boff, Cry of the Earth, Cry of the Poor (Orbis Books, 1997). 
45 S.H. Nasr, Religion and the Order of Nature (Oxford University Press, 1996). 
46 Fransiskus, “Ensiklik Laudato Si’.” 
47 M. Izzi Dien, The Environmental Dimensions of Islam (Lutterworth Press, 2000). 
48 J. Khalid, F., & O’Brien, Islam and Ecology (Cassell, 1992). 
49 Pappalan, “Ekologi Sebagai Jembatan Dialog Umat Antaragama.” 



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

288 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

Praktik kolaborasi lintas agama juga mulai terlihat melalui berbagai inisiatif, seperti 

Interfaith Rainforest Initiative (IRI) yang melibatkan tokoh-tokoh agama Kristen, Islam, Hindu, 

Buddha, dan masyarakat adat untuk melindungi hutan Indonesia. Peran tokoh agama dan tokoh 

masyarakat juga  tidak kalah penting. Kehadiran dan partisipasi aktif mereka memberikan 

legitimasi moral dan sosial terhadap nilai-nilai toleransi yang diajarkan. Para tokoh ini tidak 

hanya berperan sebagai fasilitator atau narasumber, tetapi juga sebagai teladan hidup yang 

menunjukkan praktik nyata sikap saling menghormati antarumat beragama dalam kehidupan 

sehari-hari. Contohnya, keteladanan mereka dalam menghormati perayaan hari besar agama 

lain atau sikap ramah dan inklusif dalam interaksi sosial.50  

Dialog antar agama dapat membantu memperkuat pemahaman dan toleransi antar 

umat beragama, serta mempererat hubungan antar sesama agama. Berikut adalah beberapa 

cara agama mewujudkan lingkungan yang harmonis melalui dialog antar agama:51  

1) Diskusi Forum Multi-Agama 

Pertemuan di mana pemimpin agama dan tokoh-tokoh masyarakat berbicara tentang 

nilai-nilai bersama, perbedaan keyakinan, dan tantangan yang dihadapi oleh masyarakat 

multireligius. 

2) Dialog Antar Pemuda 

Membawa pemuda dari berbagai agama bersama-sama untuk berdiskusi tentang nilai-

nilai, harapan, dan kontribusi mereka dalam membangun masyarakat yang harmonis.13 

3) Kegiatan Sosial Bersama 

Melibatkan komunitas agama dalam proyek-proyek sosial seperti pelayanan masyarakat 

dan bantuan kemanusiaan, yang dapat memperkuat ikatan sosial.. 

4) Meningkatkan Pemahaman dan Toleransi Antar Umat Beragama  

Mengenai Dialog Antar Agama dialog antar agama dapat membantu memperkuat 

pemahaman dan toleransi antarumat beragama. Melalui dialog antar agama, perbedaan 

dan persamaan antar agama dapat dipahami dengan lebih baik, sehingga tercipta 

lingkungan yang harmonis dan keselarasan dalam masyarakat. 

5) Membangun hubungan antar sesama tokoh agama melalui dialog antar agama 

Dialog antar agama juga dapat mempererat hubungan antar sesama agama. Dalam 

dialog antar agama, umat beragama dapat saling berbagi pengalaman dan pandangan, 

sehingga tercipta hubungan yang lebih baik antar sesama agama. 

Dari segi akademis, dialog ekoteologis berkontribusi pada pengembangan teologi 

kontekstual yang lebih responsif terhadap isu zaman. Ia membuka ruang interdisipliner antara 

teologi, etika, filsafat, dan ilmu lingkungan, sekaligus memperkaya kurikulum pendidikan tinggi 

teologi di Indonesia. Namun demikian, tantangan tetap ada: perbedaan prioritas antar lembaga 

keagamaan, politisasi isu lingkungan, serta risiko menjadikan agama sekadar alat kampanye 

tanpa komitmen spiritual yang sejati. Oleh karena itu, diperlukan strategi konkret, antara lain 

pembentukan protokol aksi lintas agama, penguatan kapasitas lokal, dan sistem evaluasi yang 

berkelanjutan. 

Pada akhirnya, dialog ekoteologis antara Laudato Si’ dan nilai-nilai Islam bukan hanya 

mempertemukan dua tradisi iman, tetapi juga menawarkan visi etika ekologis yang universal 

 
50 Niluh Kerti Maryasih et al., “Kolaborasi Menciptakan Toleransi Beragama Di Kalangan Remaja” 

2, no. 2 (2024): 58–65. 
51 Ananda Fauziah and Wahyu Adinda Nur Ashifa, “Peran Dialog Antar Agama Dalam Mewujudkan 

Lingkungan Yang Harmonis Dan Keselarasan Dalam Masyarakat,” Global Islamika: Jurnal Studi Dan 
Pemikiran Islam 2, no. 2 (2024): 11–19, https://doi.org/10.5281/zenodo.10614648. 



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

289 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

bahwa manusia hanya dapat hidup damai jika hidup berdamai dengan bumi. Krisis ekologi 

menuntut pertobatan kolektif seluruh umat beriman untuk kembali pada spiritualitas yang 

menghidupkan, bukan merusak. Kedua pendekatan ini menghasilkan basis moral lintas agama 

yang kuat yakni  menumbuhkan etika ekologis bersama. Laudato Si’ memperluas horizon 

tanggung jawab ekologis dari individu ke komunitas global melalui gagasan solidaritas universal, 

sedangkan Islam menekankan amanah individu dan komunal sebagai amanat ilahi untuk 

menjaga keseimbangan (mīzān) di bumi.52 Dalam kaitannya dengan interreligius, konvergensi 

ini memberi kemungkinan kerja sama konkret, seperti pengembangan pendidikan lingkungan 

berbasis nilai-nilai iman, kebijakan berkeadilan ekologis, serta advokasi keadilan iklim yang 

memperhatikan kaum miskin.53 

 

D. Simpulan  

Dialog ekoteologis antara Ensiklik Laudato Si’ dan konsep amanah dalam ajaran Islam 

menegaskan tanggung jawab moral manusia untuk menjaga bumi sebagai titipan ilahi. Kedua 

tradisi sama-sama menolak pandangan antroposentris ekstrem dan menekankan perlunya 

pertobatan ekologis serta kesadaran spiritual dalam merawat lingkungan. Perbedaan muncul 

pada dasar teologis dan fokus praktiknya. Laudato Si’ berakar pada kasih Trinitarian dan 

menekankan aksi kolektif sosial melalui solidaritas universal, sementara Islam menekankan 

prinsip tauhid dan tanggung jawab individu maupun komunal sebagai khalifah untuk menjaga 

keseimbangan ciptaan (mīzān) dan menghindari kerusakan (fasād). 

Di Indonesia, integrasi kedua perspektif ini relevan untuk membangun kesadaran 

ekologis lintas agama, memanfaatkan kekayaan tradisi lokal, serta mendorong kolaborasi nyata 

antarumat beragama. Rekomendasi praktis mencakup pendidikan lingkungan berbasis iman, 

program aksi kolaboratif institusi keagamaan (gereja, masjid, pesantren), serta advokasi 

keadilan ekologis yang mempertimbangkan kesejahteraan masyarakat dan kelestarian alam. 

Dengan demikian, dialog ini tidak hanya mempertemukan dua tradisi iman, tetapi juga 

menghasilkan kerangka moral-ekologis yang aplikatif dan kontekstual bagi Indonesia. 

Penelitian ini memberikan kontribusi dalam memperluas literatur ekoteologi lintas 

agama dengan menekankan persamaan dan perbedaan prinsip ekologis antara Katolik dan 

Islam. Selain itu, penelitian ini menawarkan kerangka moral-ekologis yang bisa dijadikan acuan 

praktis bagi pengembangan program pendidikan dan aksi kolaboratif berbasis iman di 

Indonesia. 

Keterbatasan penelitian ini terletak pada fokus teoritis yang lebih besar pada analisis 

dokumen dan literatur, sehingga belum mengeksplorasi secara mendalam implementasi praktik 

di tingkat komunitas. Selain itu, penelitian ini terbatas pada perspektif Katolik dan Islam, 

sementara perspektif agama lain di Indonesia belum dianalisis secara komprehensif. 

Penelitian berikutnya dapat melakukan studi lapangan untuk mengevaluasi efektivitas 

program aksi lingkungan berbasis iman, termasuk analisis dampak sosial, ekologis, dan 

spiritualnya. Selain itu, penelitian lintas agama yang melibatkan Hindu, Buddha, dan agama 

lokal di Indonesia dapat memperkaya kerangka dialog ekoteologis dan memperluas dampak 

praktis bagi pembangunan kesadaran ekologis nasional. 

 

 
52 F. Mayer, “An Introduction to Qur’anic Ecology and Resonances with Laudato Si’,” Institute 

Monograph Series 2 (2023): 7. 
53 J. Salter, “Faith Framing Climate: A Review of Faith Actors’ Framings on Climate Change,” Journal 

of Religion and Climate Studies 2, no. 1 (2024): 12. 



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

290 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Adlini, Dinda, Arifah Hidayati Dinda, dan Siti Yulinda. “Metode Penelitian Kualitatif Studi 
Pustaka.” Edumaspul: Pendidikan 6, no. 1 (2022): 207–14. 
https://www.mendeley.com/catalogue/7b76e502-b3a6-3a33-8edc-42afa9bcc0fe/%0A. 

Agustin, Mubiar, Rohman Heryana, Imron Heriyanto, Rina Saldiana, and Abdul Wahab. 
“Pendidikan Islam Berbasis Lingkungan: Membangun Kesadaran Ekologis Melalui Nilai-
Nilai Keislaman.” Jurnal Penelitian Pendidikan Sosial Humaniora 8, no. 2 (2023): 214. 

Alhinai. “Amanah and Umma: Eco-Islam and Epistemological Decolonial Approaches.” Frontiers 
in Communication, 2025, 2. https://doi.org/10.3389/fcomm.2025.1568627. 

Arsyad, Muhammad, and Noor Hasanah. “Nilai Ekologis Islam: Konsep Khalifah Dan Amanah.” 
Al-Mustafid: Jurnal of Quran and Hadith Studies 4, no. 1 (2025): 33–48. 
https://doi.org/10.30984/mustafid.v4i1.1361. 

Ashshidiq, Fahmi Ahmad. “Konsumerisme Dan Dampaknya Terhadap Lingkungan Menurut Al-
Qur’an (Studi Tematik),” 1st ed., 1–138. Semarang: Fakultas Ushuluddin dan Humaniora, 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2022. 
https://doi.org/https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/19971/1/Tesis_1804028001_A
hmad_Fahmi_Ashshidiq.pdf. 

Boff, Leonardo. Cry of the Earth, Cry of the Poor. Orbis Books, 1997. 

Dalimunthe, Reza Pahlevi. “Amanah Dalam Perspektif Hadis.” Diroyah : Jurnal Studi Ilmu Hadis 1, 
no. 1 (2018): 7–16. https://doi.org/10.15575/diroyah.v1i1.2050. 

Eugenius Ervan Sardono, Vinsensius Rixnaldi Masut, and Dominikus Siong. “Pertobatan Ekologis 
Menurut Ensiklik Laudato Si Dalam Menanggapi Persoalan Kerusakan Hutan Di Kabupaten 
Sintang, Kalimantan Barat.” Jurnal Reinha 12, no. 2 (2021). 
https://doi.org/10.56358/ejr.v12i2.84. 

Fauzi, M. “Teologi Pembebasan Dalam Karya-Karya K.H Abdurrahman Wahid: Analisis Buku 
Islamku, Islam Anda, Islam Kita.” Jurnal Lektur Keagamaan 23, no. 1 (2025): 142–72. 
ttps://doi.org/10.31291/jlka.v23i1.1285. 

Fauzi, M Ihsan, and Tutik Hamidah. “Konsep Amanah Dalam Perspektif Al- Qur ’ an.” Journal Al-
Irfani: Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (2021): 14–25. 

Fauziah, Ananda, and Wahyu Adinda Nur Ashifa. “Peran Dialog Antar Agama Dalam 
Mewujudkan Lingkungan Yang Harmonis Dan Keselarasan Dalam Masyarakat.” Global 
Islamika: Jurnal Studi Dan Pemikiran Islam 2, no. 2 (2024): 11–19. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.10614648. 

Febryanti Hilde, Trivonia. “Ekoteologi Di Tengah Krisis Global: Mencari Harapan Dalam 
Keimanan Dan Alam.” Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero Jurnal Akademika. Vol. 
24, no. 2 (2025): 128–46. 

Fransiskus, Paus. “Ensiklik Laudato Si’.” edited by Maria Ratnaningsih & Bernadeta Harini Tri 
Prasasti F.X. Adisusanto SJ, translated by OFM Harun Martin, Kedua, Sep. Jakarta: 



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

291 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

Departemen Dokumentasi dan Penerangan KWI, 2015. 

Furidha, Brylialfi Wahyu. “Comprehension of the Descriptive Qualitative Research Method: A 
Critical Assessment of the Literature.” Journal of Multidisciplinary Research 2 (2024): 1–8. 
https://doi.org/10.56943/jmr.v2i4.443. 

Hadi, S., Erfiani, N. M. D., Maknun, M. L., Syarif, F., & Pelu, I. E. A. S. “Heritage of Nusantara: 
International Journal of Religious Literature and Heritage” 9, no. 1 (2020): 1–164. 
https://doi.org/10.31291/hn.v9i1. 

Hidayat, H.D., et al. “Heritage of Nusantara: International Journal of Religious Literature and 
Heritage.” International Journal of Religious Literature and Heritage 4, no. 1 (2015): 1–120. 

Hutagulung, N.N. “A Conceptual Analysis of Khilafah and Amanah for Environmental 
Conservation.” Muqaddimah Journal 9, no. 2 (2024): 118. 

Izah Anisatul, Syafira. Dari Dialog Ke Engagement: Tindakan Sosial Dalam Ensiklik Laudato Si’, 
Dokumen Human Fraternity Dan Fratelli Tutti. Tesis. Yogyakarta: Kementerian Agama 
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, 2023. 
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/59845/1/20205021004 

Izzi Dien, M. The Environmental Dimensions of Islam. Lutterworth Press, 2000. 

Khalid, F., & O’Brien, J. Islam and Ecology. Cassell, 1992. 

Mahmudi, Nor. Pertobatan Ekologis Dalam Ensiklik Laudato Si’ Di Gereja Katedral Jakarta, 2023. 

Maryasih, Niluh Kerti, Mutiara Mulya, Shakira Dafa Daupilah, and Muhammad Abdulazis. 
“Kolaborasi Menciptakan Toleransi Beragama Di Kalangan Remaja” 2, no. 2 (2024): 58–65. 

Mayer, F. “An Introduction to Qur’anic Ecology and Resonances with Laudato Si’.” Institute 
Monograph Series 2 (2023): 7. 

Messias, Teresa. “From Ecotheology to Ecospirituality in Laudato Si’-Ecological Spirituality 
beyond Christian Religion.” Religions 15, no. 1 (2024): 68. https://www.mdpi.com/2077-
1444/15/1/68. 

Munawar-Rachman, Budhy. “Dialog Agama Dan Ekologi.” Jurnal Peradaban 4, no. 1 (2024): 1–
19. https://doi.org/10.51353/jpb.v4i1.1001. 

Nasr, S.H. Religion and the Order of Nature. Oxford University Press, 1996. 

Pappalan, Abialtar Altar. “Ekologi Sebagai Jembatan Dialog Umat Antaragama.” Jurnal Teologi 
13, no. 01 (2024): 23–38. https://doi.org/10.24071/jt.v13i01.6083. 

Puglisi, A. “The Religious Vision of Nature in the Light of Laudato Si’.” Journal HTS Teologiese 
Studies/Theological Studies. Vol. 76, no. 1 (2020): 3. 

Puglisi, Antonino dan Johan Buitendag. “The Religious Vision of Nature in the Light of Laudato 
Si’: An Interreligious Reading between Islam and Christianit.” Journal: TS Teologiese 
Studies/Theological Studies. Vol. 76, no. 1 (2020): 1–9. 
https://hts.org.za/index.php/hts/article/view/6063. 

Rahmat, Maulana Bagus. “The Idea of Islamic Ecotheology in Responding to the Global 



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

292 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

Environmental Crisis : An Analysis of the Concepts of A . Introduction Ecological Crisis Is a 
Serious and Systemic Form Of” 7, no. 1 (2025): 93–110. 

Rakhmat, Aulia. “Islamic Ecotheology: Understanding the Concept of Khalifah.” Academic Journal 
of Islamic Principles and Philosophy 3, no. 1 (2022): 1–24. 

Ramadhan, G. “Krisis Ekologi Perspektif Islam Dan Kristen Di Indonesia.” Tesis, 2019, 1–92. 

Reno, Roberto. “Spiritualitas Ekologis dalam Agama-Agama di Indonesia dan Kaitannya dengan 
Universitas Atma Jaya Yogyakarta sebagai Salah Satu 'Univeritas Laudato Si'.  Journal Synta 
X Idea. Vol.  6, no. 04 (2024): 1823–35. 

Rijal Fadli, Muhammad. “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif.” Medan, Restu Printing 
Indonesia, Hal.57 21, no. 1 (2021): 33–54. https://doi.org/10.21831/hum.v21i1. 

Salter, J. “Faith Framing Climate: A Review of Faith Actors’ Framings on Climate Change.” Journal 
of Religion and Climate Studies 2, no. 1 (2024): 12. 

Sanchez-Camacho, J. “Foundations and Implications of the Integral Ecology in the Framework of 
the Catholic University.” Religions 15, no. 4 (2024): 3. 

Saputra, Harmedi Yulian, Nurhasan Syah, Aulia Azhar, Ilmu Pengetahuan Alam, Ilmu 
Pengetahuan, and Universitas Negeri Padang. “Penerapan Prinsip Etika Lingkungan Pada 
Kebijakan Pembangunan Berkelanjutan : Studi Literatur” 4, no. 3 (2025): 2972–79. 

Satria Satria, Bernard Subang Hayong, and Antonio Camnahas. “Pertobatan Ekologis Menurut 
Ensiklik Laudato Si Dalam Menanggapi Pelanggaran Martabat Alam Dinamis Dan Metaforis 
Di Kabupaten Nunukan, Kalimantan Utara.” Akhlak : Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan 
Filsafat 1, no. 4 (2024): 158–78. https://doi.org/10.61132/akhlak.v1i4.109. 

Septo, Sekundus, and Pigang Ton. “Eko-Etika Menurut Laudato-Si ’ Artikel 138-141 Sebagai 
Upaya Mengatasi Krisis Ekologis Di Indonesia Eco-Ethics According to Laudato-Si ’ Articles 
138-141 as an Effort to Overcome the Ecological Crisis in Indonesia” 3 (2025). 

Setiadi, Dionisius Jeremia, Gabriel Marcelinus Natanael, and Mochamad Ziaul Haq. 
“Pemeliharaan Lingkungan : Kajian Perbandingan Antara Ensiklik Laudato Si Dan Teologi 
Lingkungan Muhammadiyah.” Integritas Terbuka: Peace and Interfaith Studies 2, no. 2 
(2023): 85–98. https://doi.org/https://doi.org/10.59029/int.v2i2.16. 

Shokhibul Mighfar, Muhammad Munadi, and Uwais Chesoh. “Konsep Menjaga Lingkungan 
Dalam Perspektif Lintas Agama Di Indonesia.” Dewantara : Jurnal Pendidikan Sosial 
Humaniora 4, no. 1 (2025): 345–59. https://doi.org/10.30640/dewantara.v4i1.4012. 

Sidiq, M.Y. “Revitalizing the Study of Nusantara Manuscripts through the Ngariksa Program: 
Oman Fathurrahman’s Contribution to the Development of Digital Philology, Journal of 
Islamic History and Manuscript.” Journal of Islamic History and Manuscript 4, no. 2 (2025): 
1–20. 

Sudianto, E. “Sufi Ethics and Religious Moderation Through a Revisit of Miftāḥ Al-Ṣudūr for 
Contemporary Social Harmony.” Jurnal Lektur Keagamaan 23, no. 1 (2025): 211–44. 
https://doi.org/10.31291/jlka.v23i1.1311. 

Supian, Supian. “Krisis Lingkungan Dalam Perspektif Spiritual Ecology.” Jurnal Keluarga Sehat 



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314   Halaman 277-293 
 

293 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

Sejahtera 16, no. 31 (2018): 72–89. https://doi.org/10.24114/jkss.v16i31.10175. 

Widiastuty, Hesty, and Khairil Anwar. “Ekoteologi Islam : Prinsip Konservasi Lingkungan Dalam 
Al-Qur ’ an Dan Hadits Serta Implikasi Kebijakannya.” Risalah, Jurnal Pendidikan Dan Studi 
Islam. VOl. 11, no. 1 (2025): 465–80. 

Widjanarko, Putut, and Universitas Paramadina. “Krisis Ekologi; Tantangan Bagi Agama-
Agama,” Vol. 2, No. 4 June (2020). 

Ziaul Haq, Mochamad, Benedict Erick Mutis, and Gerardette Philips. “Religion and 
Contemporary Ecology: Laudato Si and Ibn Arabi’s Eco-Spirituality in the Perspective of 
Open Integrity.” Progresiva : Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam. Vol.14, no. 01 (2025): 
19–38. https://doi.org/10.22219/progresiva.v14i01.38032. 

 

 

 


