
 

 
 
P-ISSN 2088-0871  http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-
Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314  Halaman 235-247 
 

235 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

Al-Mutharahah: 
Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

 

 

Fatwa MUI dan Eco-Masjid: Membangun Kesadaran Ekologis Umat Islam 
Melalui Pengelolaan Lingkungan di Masjid 

 
Harda Armayanto 

Centre for Islamic and Occidental Studies (CIOS), Universitas Darussalam Gontor, Indonesia 

Email: harda@unida.gontor.ac.id  

 

Amir Sahidin 

Centre for Islamic and Occidental Studies (CIOS), Universitas Darussalam Gontor, Indonesia 

Email: 452024841001@student.unida.gontor.ac.id 

 

 
DOI: 10.46781/al-mutharahah. V20i2.1770 
Received : 22/09/2025 
Revised : 22/10/2025 
Accepted : 22/11/2025 
Published : 12/12/2025 
 
 

Abstract  
This article discusses the role of the fatwa of the Indonesian Ulema Council (MUI) in building 
ecological awareness of Muslims through the implementation of Eco-Masjid, a mosque that applies 
environmentally friendly principles to support the sustainability of nature. MUI itself has issued 
several fatwas related to environmental management, but their implementation at the mosque and 
community level is still limited. This article is qualitative in nature and based on library research 
(printed and digital data). Using this method, this article finds that the implementation of eco-
friendly principles in mosques, such as waste management, renewable energy use, and greening, can 
strengthen the ecological message of MUI's fatwas. In addition, mosques have great potential to 
become centres of sustainability education and practice that can inspire the community. This article 
provides new insights on how MUI fatwa and Eco-Masjid concept can complement each other to 
create a community that is more concerned about environmental sustainability. Thus, this article 
not only suggests a model of fatwa implementation, but also offers a concrete solution to raise the 
awareness of Muslims in facing today's environmental challenges. 

 
Keywords: MUI Fatwa, Eco-Masjid, Ecological Awareness, Environmental Management. 

 
Abstrak  

Artikel ini membahas peran fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) dalam membangun kesadaran 
ekologis umat Islam melalui implementasi Eco-Masjid, yaitu masjid yang menerapkan prinsip-
prinsip ramah lingkungan untuk mendukung keberlanjutan alam. MUI sendiri telah 
mengeluarkan beberapa fatwa yang berkaitan dengan pengelolaan lingkungan, tapi 
implementasinya di tingkat masjid dan komunitas masih terbatas. Tulisan dalam artikel ini 
bersifat kualitatif dengan berbasis pada data kepustakaan, baik cetak maupun digital. Melalui 
metode tersebut, artikel ini menemukan bahwa penerapan prinsip-prinsip ramah lingkungan 

mailto:harda@unida.gontor.ac.id
mailto:452024841001@student.unida.gontor.ac.id


P-ISSN 2088-0871                                                    http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314  Halaman 235-247 
 

236 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

dalam masjid, seperti pengelolaan sampah, penggunaan energi terbarukan, dan penghijauan, 
dapat memperkuat pesan ekologis dari fatwa MUI. Selain itu, masjid memiliki potensi besar untuk 
menjadi pusat edukasi dan praktik keberlanjutan yang dapat menginspirasi masyarakat. 
Penelitian ini memberikan wawasan baru tentang bagaimana fatwa MUI dan konsep Eco-Masjid  
dapat saling melengkapi untuk menciptakan komunitas yang lebih peduli terhadap keberlanjutan 
lingkungan. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menyarankan model implementasi 
fatwa, tetapi juga menawarkan solusi konkret menumbuhkan kesadaran umat Islam dalam 
menghadapi tantangan lingkungan saat ini. 
 
Kata kunci: Fatwa MUI, Eco-Masjid, Kesadaran Ekologis, Pengelolaan Lingkungan. 

 
 
A. Pendahuluan  

  Lingkungan hidup atau ekologi menjadi masalah besar yang sedang dihadapi oleh 

penduduk dunia dewasa ini, seperti perubahan iklim, polusi, deforestasi, dan eksploitasi sumber 

daya alam yang berlebihan.1 Fenomena ini berdampak langsung pada keberlanjutan kehidupan 

manusia dan ekosistem secara keseluruhan. 2  Menurut laporan Intergovernmental Panel on 

Climate Change (IPCC) tahun 2021, perubahan iklim yang disebabkan oleh aktivitas manusia 

telah memengaruhi berbagai aspek kehidupan, termasuk peningkatan suhu global, cuaca 

ekstrem, dan hilangnya keanekaragaman hayati. 3  Situasi ini menuntut adanya pendekatan 

kolektif dari semua elemen masyarakat, termasuk lembaga keagamaan, untuk memberikan solusi 

yang efektif dalam menghadapi krisis lingkungan. Terkait hal tersebut, Majelis Ulama Indonesia 

(MUI) sebagai institusi keagamaan yang memiliki otoritas dalam menetapkan fatwa-fatwa 

agama,4 dan masjid sebagai institusi yang dekat dengan masyarakat, memiliki potensi strategis 

untuk menjadi agen perubahan dalam isu keberlanjutan lingkungan.5 

  Posisi strategis tersebut didukung fakta, bahwa doktrin agama memiliki peran signifikan 

dalam merespons krisis lingkungan yang saat ini menjadi isu global.6 Agama diyakini memiliki 

kapasitas untuk memengaruhi perilaku sekitar 6,7 miliar penduduk dunia dalam upaya 

mengurangi dampak perubahan iklim.7  Pandangan serupa disampaikan oleh Seyyed Hossein 

Nasr, seorang intelektual Muslim modern, yang menegaskan bahwa ajaran Islam dapat 

membentuk karakter serta tindakan Mulim. Oleh karena itu, masyarakat Islam cenderung lebih 

 
  1 Supian Supian, “Peran dan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Tentang Lingkungan Hidup,” Ad-Dhuha: 
Jurnal Pendidikan Bahasa Arab dan Budaya Islam 1, no. 1 (2020): 13, https://online-journal.unja.ac.id/Ad-
Dhuha/article/view/9136/10123.  
  2  Irfan Irfan dkk., “Ecomasjid: Kontribusi Pengurus Masjid Dalam Membangun Masyarakat Berkelanjutan 
Melalui Pengelolaan Lingkungan,” Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah 10, no. 1 (2025): 54, https://doi.org/DOI: 
10.15575/tadbir.v10i1. 
  3 Laporan ini dinukil dari, Irfan dkk., “Ecomasjid: Kontribusi Pengurus Masjid Dalam Membangun Masyarakat 
Berkelanjutan Melalui Pengelolaan Lingkungan,” 34.  
  4 Mumung Mulyati, “Kontribusi MUI dalam Pengembangan dan Penerapan Hukum Islam di Indonesia,” Al-
Maslahah: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial Islam 7, no. 1 (2019): 84, https://doi.org/10.30868/am.v7i01.547. 
  5 Irfan dkk., “Ecomasjid: Kontribusi Pengurus Masjid Dalam Membangun Masyarakat Berkelanjutan Melalui 
Pengelolaan Lingkungan,” 54. 
  6 Lihat, Bron Taylor, Dark Gress Religion, Nature Spirituality and the Planetary Future (University of California 
Press, 2010). 
  7 Moh. Mufid, “Reasong Ecological Fatwas: The Progressive Response of the Indonesian Ulema Council (MUI) 
to the Phenomenon of Climate Change in Indonesia,” Istinbath: Jurnal Hukum 18, no. 1 (2023): 92, 
https://doi.org/10.32332/istinbath.v20i02.4824. 



P-ISSN 2088-0871                                                    http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314  Halaman 235-247 
 

237 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

terdorong untuk menjaga lingkungan jika mendapat imbauan dari tokoh agama yang memiliki 

pengaruh besar.8 

  Sedangkan terkait strategisnya masjid, bahwa ia tidak hanya berfungsi sebagai tempat 

ibadah, melainkan juga memiliki peran sosial yang signifikan dalam membangun kesadaran 

masyarakat.9 Menurut data Sistem Informasi Manajemen Masjid (SIMAS) Kementerian Agama, 

jumlah masjid dan musala di Indonesia mencapai 684.902 unit,10 maka potensi masjid sebagai 

pusat implementasi fatwa MUI dan edukasi lingkungan sangat besar. Selain itu, kemunculan 

istilah “eco-masjid”, juga memperkaya kajian dan peranan masjid dalam memakmurkan bumi. 

  Eco-masjid adalah tempat beribadah yang mengedepankan kepedulian terhadap 

keterkaitan antara makhluk hidup dan lingkungan sekitarnya, guna mendukung terciptanya 

kehidupan yang bekelanjutan.11 Sementara itu, tercapainya pola hidup yang selaras dengan alam 

mencerminkan kejernihan hati dan pikiran para pemeluk agama, serta menjadi langkah awal 

menuju terwujudnya negara yang hijau, nyaman, dan damai. 12  Oleh karena itu, kajian ini 

membahas fatwa MUI dan eco-masjid untuk membangun kesadaran ekologis umat Islam melalui 

pengelolaan lingkungan di masjid.  

  Adapun terkait penelitian-penelitian terdahulu, didapati beberapa kajian ilmiah yang 

dapat dikelompokkan menjadi dua tema basar, yaitu tentang fatwa MUI dan eco-masjid. Terkait 

fatwa MUI didapati dua artikel yang sangat relevan, yaitu: pertama, artikel berjudul, “Peran dan 

Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Tentang Lingkungan Hidup,” karya Supian, terbit tahun 

2020. 13  Artikel ini menjelaskan peran MUI dalam mengatasi krisis lingkungan yang sedang 

dihadapi, yaitu dengan menerbitkan fatwa mengenai Pertambangan yang Berwawasan 

Lingkungan; Perlindungan Satwa Langka guna Menjaga Keseimbangan Ekosistem; Pengelolaan 

Sampah sebagai Upaya Pencegahan Kerusakan Lingkungan; serta fatwa terkait Hukum 

Pembakaran Hutan dan Lahan beserta upaya pengendaliannya.14 Kedua, artikel ilmiah berjudul, 

“Reading Ecological Fatwas: The Progressive Response of the Indonesian Ulema Council (MUI) to 

the Phenomenon of Climate Change in Indonesia,” karya Moh. Mufid, terbit tahun 2023.15 Artikel 

ini mengkaji dasar epistemologi dari fatwa ekologis yang dikeluarkan MUI serta peran yang 

dimainkannya dalam menanggapi isu perubahan iklim.16 Kedua artikel tersebut tentu berbeda 

dengan kajian penulis saat ini, karena kedua kajian tersebut hanya berfokus pada landasan dan 

fatwa-fatwa MUI tentang lingkungan. Sedangkan artikel ini tidak hanya mengkaji landasan dan 

fatwa, melainkan juga implentasikan dalam gerakan eco-masjid. 

  Kemudian, terkait eco-masjid juga didapati dua kajian yang perlu dibaca, yaitu: pertama, 

artikel berjudul, “From Eco-Masjid to Green Campus: Transforming Environmental Awareness 

 
  8 Seyyed Hossein Nasr, Relegion and The Order of Nature (Oxford University Press, 1996), 191. 
  9 Irfan dkk., “Ecomasjid: Kontribusi Pengurus Masjid Dalam Membangun Masyarakat Berkelanjutan Melalui 
Pengelolaan Lingkungan,” 54. 
  10  Nur Rahmawati, “Kemenag Revitalisasi Perpustakaan Masjid di 2025, Ini Programnya,” Kemenag.go.id, 
2025, https://kemenag.go.id/nasional/kemenag-revitalisasi-perpustakaan-masjid-di-2025-ini-programnya-eOee4. 
  11  Hayu Prabowo, Ecomasjid: Dari Masjid Makmurkan Bumi (Lembaga Pemulihan Lingkungan Hidup dan 
Sumber Daya Alam MUI, 2017), 5. 
  12 Prabowo, 5. 
  13 Lihat, Supian, “Peran dan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Tentang Lingkungan Hidup,” 12–31. 
  14 Supian, 26. 
  15 Lihat, Mufid, “Reading Ecological Fatwas: The Progressive Response of the Indonesian Ulema Council (MUI) 
to the Phenomenon of Climate Change in Indonesia,” 91–108. 
  16 Mufid, 91. 



P-ISSN 2088-0871                                                    http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314  Halaman 235-247 
 

238 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

Through the Strategic Role of Mosques” karya Winda Putri Diah Restya, et. al, terbit tahun 2024.17 

Artikel ini bertujuan meningkatkan kesadaran masyarakat mengenai permasalahan lingkungan 

dan keberlanjutan melalui inisiatif eco-masjid. Dengan demikian, eco-masjid diharapkan dapat 

bertransformasi dari sekedar tempat ibadah tradisional menjadi pusat inovasi yang mendukung 

penerapan konsep “kampus hijau” dan “ekonomi hijau” di masa depan.18 Kedua, artikel ilmiah 

berjudul, “Ecomasjid: Kontribusi Pengurus Masjid dalam Membangun Masyarakat Berkelanjutan 

melalui Pengelolaan Lingkungan” karya Irfan, et al, terbit tahun 2025. Artikel ini mengeksplorasi 

kontribusi pengurus Masjid Raya Bintaro Jaya (MRB) dalam membangun masyarakat 

berkelanjutan melalui konsep eco-masjid.19 Meskipun kedua artikel tersebut membahas tema 

serupa, namun terdapat perbedaan mendasar. Keduanya hanya menyoroti eco-masjid sebagai 

gerakan sadar lingkungan, sedangkan kajian ini tidak hanya membahas konsep eco-masjid, tetapi 

juga mengintegrasikan fatwa MUI tentang lingkungan ke dalam gerakan tersebut. Inilah yang 

membedakan penelitian ini dengan kedua kajian terdahulu. 

  Oleh karena itu, berdasarkan berbagai tinjauan literatur yang telah dikaji, penelitian ini 

hadir untuk mengisi kekosongan dalam khazanah studi terdahulu sekaligus berperan sebagai 

pelengkap kajian-kajian sebelumnya, dengan mengintegrasikan fatwa Majelis Ulama Indonesia 

(MUI) ke dalam konsep eco-masjid. Selain itu, penelitian ini juga bertujuan untuk menawarkan 

solusi konkret dalam menumbuhkan kesadaran ekologis di kalangan umat Islam sebagai respons 

terhadap tantangan lingkungan kontemporer. Kendati demikian, kajian-kajian terdahulu tetap 

memiliki relevansi yang signifikan dalam memperkaya perspektif studi ini, serta menjadi rujukan 

utama dalam merumuskan landasan teoretis dan metodologis penelitian ini. 

B. Metode Penelitian 
  Penelitian ini dilakukan dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi 

literatur (library research), yang bertujuan untuk mendeskripsikan serta menganalisis secara 

mendalam berbagai sumber tertulis yang relevan dengan topik pembahasan. 20  Melalui 

pendekatan ini, peneliti berupaya mengamati objek kajian secara mendalam dengan cara 

menguraikan serta merangkai komponen-komponen yang relevan untuk dianalisis lebih lanjut. 

Proses analisis dilakukan secara kritis dengan mempertanyakan, membandingkan, serta 

menangguhkan kesimpulan hingga diperoleh bukti dan argumen yang kuat. 21  Sumber data 

primer dalam penelitian ini berasal dari fatwa-fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) yang 

berkaitan dengan isu lingkungan, serta kajian-kajian tentang konsep eco-masjid. Data sekunder 

meliputi jurnal ilmiah, buku, dan artikel-artikel relevan lainnya. Seluruh data tersebut akan 

dianalisis secara sistematis melalui proses penghubungan, penguraian, dan perbandingan 

dengan berbagai pandangan lain, guna menghasilkan pemahaman yang utuh dan komprehensif 

terhadap permasalahan yang dikaji.22 

 
  17  Winda Putri Diah Restya dkk., “From Eco-Masjid to Green Campus: Transforming Environmental 
Awareness Through the Strategic Role of Mosques,” Aksiologiya: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 8, no. 4 (2024): 
570–79, https://doi.org/10.30651/aks.v8i4.23187. 
  18 Restya dkk., 570. 
  19 Irfan dkk., “Ecomasjid: Kontribusi Pengurus Masjid Dalam Membangun Masyarakat Berkelanjutan Melalui 
Pengelolaan Lingkungan,” 53. 
  20 Mestika Zed, Metodologi Penelitian Kepustakaan (Yayasan Obor Indonesia, 2004), 24. 
  21 Kenneth M. Sayre, Plato’s Analytic Method (University of Chicago Press, 1969), 22–25. 
  22 Lihat, Hamzah Amir, Metodologi Penelitian Kepustakaan (Literasi Nusantara, 2020). 



P-ISSN 2088-0871                                                    http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314  Halaman 235-247 
 

239 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

C. Hasil dan Pembahasan 

1. Konsep Eco-Masjid 

  Eco-Masjid berasal dari dua kata, yaitu “eco” dan “masjid” yang masing-masingnya 

memiliki arti berbeda. Kata “eco” diambil dari kata “ecology” yang berarti hubungan antara 

makhluk hidup dan lingkungannya.23 Istilah ecology (ekologi) juga dipakai sebagai cabang ilmu 

yang berkembang dan bekenaan dengan lingkungan hidup. Karenanya, saat ini ekologi sering 

dipahami sebagai sinomim dari lingkungan hidup.24 Sedangkan kata, “masjid” diambil dari kata 

“sajada” yang secara bahasa berarti tempat sujud, adapun secara istilah ia berarti tempat 

dilaksanakannya salat secara terus menerus.25  

  Dari gambungan kedua kata tersebut, muncul istilah eco-masjid. Hayu Prabowo 

mengartikan eco-masjid sebagai tempat beribadah tetap yang mempunyai kepedulian terhadap 

hubungan timbal balik antar makhluk hidup dan lingkunganya untuk penghidupan 

bekelanjutan. 26 Baginya, keterwujudan gaya hidup yang peduli terhadap lingkungan 

mencerminkan kerjenihan pikiran dan ketulusan hati para pemeluk agama, serta menjadi 

langkah awal terciptanya negara yang hijau, tentram, dan sejahtera. 27  Sama persis dengan 

pengertian tersebut, Eka Rahmat Hidayat, et. al, menambahkan variabel baru dalam 

pengertiannya yaitu, dengan menitikberatkan pada pengelolaan masjid yang difokuskan pada 

tiga aspek penting: idārah (manajemen dan pengorganisasian), ‘imārah (kegiatan kemakmuran 

dan kesejahteraan), dan ri’āyah (pemeliharaan dan pengadaan fasilitas).28 Oleh karena itu, Eco-

Masjid adalah tempat ibadah kaum Muslimin yang memiliki kepedulian terhadap lingkungan 

untuk penghidupan berkelanjutan dengan memaksimalkan fungsi idārah, ‘imārah dan ri’āyah. 

  Guna mendukung ketiga fungsi masjid tersebut, Hayu Prabowo menekankan pentingnya 

keterlibatan tiga elemen kunci yang saling berkaitan dalam proses pengelolaan, yaitu: pengurus 

masjid, jemaah masjid dan fisik bangunan masjid itu sendiri. 29  Pertama, pengurus berperan 

sebagai penggerak kegiatan serta sebagai motivator bagi jemaah dalam upaya memakmurkan 

masjid. Kedua, jemaah masjid, sebagai pengguna utama, perlu dilibatkan secara aktif sesuai 

kapasitas dan kontribusinya masing-masing. Ketiga, bangunan masjid, yang harus dirancang dan 

dikelola agar mendukung konsep masjid ramah lingkungan, baik dari sisi nilai-nilai, fungsi, 

maupun desain arsitekturnya yang selara dengan prinsip Islam dan pelestarian lingkungan 

secara keberlanjutan.30 

  Karena pentingnya isu tersebut, pada 19 Februari 2016, Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

bersama Dewan Masjid Indonesia (DMI) menggagas program eco-masjid yang secara resmi 

diluncurkan di Masjid dan Pondok Pesantren Azzikra, Sentul, Bogor.31 Beberapa tidak lanjut telah 

dilakukan, terutama untuk memperkuat fungsi masjid sebagai tempat ibadah, dengan penekanan 

 
  23  Surahma Asti Mulasari dan Herman Yuliansyah, Ecomasjid dan Kontribusinya dalam Pengelolaan 
Lingkungan dalam Prespektif Keagamaan, ekonomi, Kesehatan Masyarakat, Pendidikan Karakter dan Pemberdayaan 
Masyarakat (CV Mine, 2024), 1. 
  24 Untuk mendalami istilah ecology ini, antara lain dapat dibaca, Francisco I Fugnaire, Functional Plant Ecology 
(CRC Press, 2007); Arnold Van Der Valk, Forest Ecology, Recent Advances in Plant Ecology (Spriger, 2009); Mark Q. 
Sutton dan E.N Anderson, Introduction to Cultural Ecology (Altamira Press, 2010). 
  25 Muhammad Rawas Qal’aji, Mu’jam Lughah al-Fuqahā’ (Dar al-Nafais, 1988), 428. 
  26 Prabowo, Ecomasjid: Dari Masjid Makmurkan Bumi, 5. 
  27 Prabowo, 5. 
  28  Eka Rahmat Hidayat dkk., “Eco Masjid: the First Milestone of Sustainable Mosque,” Journal of Islamic 
Architecture 5, no. 1 (2018): 20, http://dx.doi.org/10.18860/jia.v5i1.4709. 
  29 Prabowo, Ecomasjid: Dari Masjid Makmurkan Bumi, 25. 
  30 Prabowo, 25–27.  
  31 Prabowo, 23. 



P-ISSN 2088-0871                                                    http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314  Halaman 235-247 
 

240 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

pada peningkatan akses terhadap air bersih dan fasilitas sanitasi sebagai bagian dari sarana 

bersuci (thaharah), sekaligus menjawab kebutuhan dasar masyarakat yang kian mendesak.32 Hal 

ini juga dapat dipandang sebagai implementasi konkret dari fatwa MUI Nomor: 001/MUNAS-

IX?MUI/2015, yang disahkan pada Musyawarah Nasional tahun 2015 di Surabaya, mengenai 

pemanfaatan dana Zakat, Infak, Sedekah, dan Wakaf untuk pembangunan sarana air bersih dan 

sanitasi bagi masyarakat.33 

  Untuk itu, eco-masjid merupakan program pengelolaan masjid yang berfokus pada 

keberlanjutan kehidupan melalui pelestarian lingkungan dan pemanfaatan sumber daya alam 

secara bijak. Program ini bertujuan untuk memperkuat efektivitas dakwah, baik secara verbal 

maupun melalui aksi nyata yang terukur, sebagai berwujudan dari nilai-nilai Islam yang 

membawa rahmat bagi seluruh alam semesta. 34  Pelaksanaannya didasarkan pada prinsip 

kemandirian umat dalam menghadapi tantangan kelangkaan air dan energi, dengan pendekatan 

yang mencakup aspek idārah, ‘imārah, dan ri’āyah. Selain itu, program ini juga mendoroong 

kolaborasi antara masjid, masyarakat, dan pemerintah, serta menekankan pentingnya 

pengelolaan masjid yang mandiri dan berkelanjutan.35 

2. Fatwa MUI tentang Lingkungan 

  Dalam rangka mewujudkan prinsip-prinsip dasar dalam program pengelolaan eco-masjid 

inilah, Majelis Ulama Indonesia (MUI) memegang peran yang sangat strategis. Sebagai lembaga 

keagamaan yang memiliki wewenang dalam menetapkan fatwa, MUI berperan penting dalam 

memberikan pencerahan serta mendorong masyarakat untuk lebih peduli terhadap isu-isu 

lingkungan. 36  Dengan peran tersebut, diharapkan kesadaran kolektif masyarakat terhadap 

kerusakan alam dan lingkungan dapat meningkan secara signifikan.37 

  Oleh karenanya, sebagai bentuk komitmen terhadap upaya pelestarian lingkungan hidup, 

MUI telah menerbitkan sejumlah fatwa yang relevan, antara lain: Pertama, fatwa Nomor: 22 tahun 

2011 tentang Pertambangan yang Ramah Lingkungan;38 Kedua, fatwa Nomor: 04 tahun 2014 

mengenai Pelestarian Satwa Langka dalam Rangka Menjaga Keseimbangan Ekosistem;39 Ketiga, 

fatwa Nomor: 41 tahun 2014 Tentang Pengelolaan Sampah sebagai Upaya Pencegahan Kerusakan 

 
  32  Nurdin Zulkifli dkk., “Program Eco-Masjid Dengan Budidaya Kangkung Darat di Masjid Baitul Izzah 
Kecamatan Pujud,” Prosiding Seminar Nasional Pengambdian Kepada Masyarakat 2021(SNPPM-2021) 2 (2021): 2, 
https://doi.org/10.21009/snppm.021. 
  33  Lihat, Fatwa Majelis Ulama, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 001/MUNAS-IX/MUI/2015,” (2015),  
diakses 11 Juni 2025, https://drive.google.com/file/d/1hE6xZZslfLbNfdsma4e5yK0nBe8qLU6r/view. 
  34 Prabowo, Ecomasjid: Dari Masjid Makmurkan Bumi, 24. 
  35 Prabowo, 24. 
  36 Mulyati, “Kontribusi MUI dalam Pengembangan dan Penerapan Hukum Islam di Indonesia,” 84. 
  37 Lihat, Fritjof Capra dan Robert March, “The Turning Point: Science, Society, and the Rising Culture,” Physics 
Today 35, no. 11 (1982): 54, https://doi.org/10.1063/1.2914857. 
  38 Lihat, Fatwa Majelis Ulama, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 22 Tahun 2011 Tentang Pertambangan 
Ramah Lingkungan,” 2011, https://fatwamui.com/storage/505/No.-22-Pertambangan-Ramah-Lingkungan_final.pdf. 
  39 Lihat, Fatwa Majelis Ulama, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 04 Tahun 2014 Tentang pelestarian Satwa 
Langka Untuk Menjaga Keseimbangan Ekosistem,” 2014, https://fatwamui.com/storage/116/No.-04-Pelestarian-
Satwa-Langka-utk-Menjaga-Keseimbangan-Ekosistem.pdf.  



P-ISSN 2088-0871                                                    http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314  Halaman 235-247 
 

241 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

Lingkungan;40 Keempat, fatwa Nomor: 30 tahun 2016 terkait Hukum Pembakaran Hutan dan 

Lahan serta Upaya Pengendaliannya.41 

  Jika ditelaah secara mendalam, isi keempat fatwa tersebut menunjukkan bahwa MUI 

secara konsisten menggunakan pendekatan yang didasarkan pada tiga pertimbangan utama, 

yaitu: pertama, pertimbangan yang didasarkan pada amanah dan tanggung jawab manusia 

sebagai khalifah di muka bumi (khalīfah fī al-ardh); kedua, pertimbangan yang didasarkan pada 

cara pandang yang benar (worldview of Islām) dalam melihat realitas, misalnya: bumi, air, 

kekayaan alam yang terkandung di dalamnya, serta para binatang adalah karunia dan ciptaan 

Allah; ketiga, pertimbangan maslahat dan mudarat (mashlahah wa masfadah), sehingga semua 

fatwa tersebut ada untuk mendatangkan kemaslahatan umum dan mencegah terjadinya 

kerusakan. Ketiga pertimbangan utama inilah yang melatarbelakangi fatwa MUI terkait 

pelestarian lingkungan hidup secara bekelanjutan.42 

  Pertama: Khalifah di Muka Bumi. Dalam fatwa-fatwanya tentang lingkungan, MUI sering 

menyinggung tanggung jawab dan amanat manusia sebagai khalifah di muka bumi ini untuk 

memakmurkan bumi dan seisinya.43 Jika tanggung jawab dan kewajiban ini digunakan sebagai 

pertimbangan menjaga kelestarian alam, maka terlebih untuk menjaga tempat ibadah dan 

lingkungannya, di mana tujuan diciptakannya manusia adalah untuk beribadah (QS. Al-Zariyat 

[51]: 56). Dalam ilmu usul fikih, hal ini disebut sebagai “dalālah al-nash min bāb al-aulā”, yaitu 

petunjuk nas yang lebih utama, sebagaimana dalam Al-Qur’an disebutkan larangan berkata, “ah” 

kepada orang tua (QS. Al-Isra’ [17]: 12), jika berkata demikian dilarang, maka terlebih dengan 

mencela dan memukul kedua orang tua. 44  Dalam hal ini, maka pemakmuran dan penjagaan 

lingkungan masjid (eco-masjid) termasuk kewajiban manusia sebagai khalifah Allah di muka 

bumi.  

  Kedua: Cara Melihat Realitas yang Benar. Dalam fatwa lingkungan, MUI juga sering 

mengingatkan cara pandang yang benar terhadap realitas. Misalnya, dalam masalah 

pertambangan, MUI melalui Fatwa No. 12 Tahun 2011 menegaskan bahwa bumi, air, dan seluruh 

kekayaan alam yang terkandung di dalamnya, termasuk hasil pertambangan, merupakan 

anugerah dari Allah Swt. yang dapat dimanfaatkan untuk mendukung kesejahteraan serta 

kemaslahatan umat secara berkelanjutan.45 Sementara itu, terkait pelestarian satwa langka, MUI 

melalui Fatwa No. 04 Tahun 2014 mengingatkan bahwa seluruh makhluk hidup, termasuk satwa 

langka seperti berbagai spesies reptil, mamalia, dan burung (aves), semuanya diciptakan oleh 

Allah Swt. sebagai bagian dari sistem keseimbangan ekosistem dan diperuntukkan bagi 

kemaslahatan manusia secara berkelanjutan.46 Karenanya, demikian pula dengan eco-masjid, ia 

 
  40  Lihat, Fatwa Majelis Ulama, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 41 Tahun 2014 Tentang Pengelolaan 
Sampah Untuk Mencegah Kerusakan Lingkungan,” 2014, https://fatwamui.com/storage/153/No.-41-Pengelolaan-
Sampah-utk-Mencegah-Kerusakan-Lingkungan.pdf.  
  41  Lihat, Fatwa Majelis Ulama, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 30 Tahun 2016 Tentang Hukum 
Pembakaran Hutan Lahan Serta Pengendaliannya,” 2016, 
https://mui.or.id/storage/fatwa/81a8933e012a893b9a7adf91891aa6d0-lampiran.pdf.  
  42 Kesimpulan ini didapat dengan cara membandingkan dan menganalisis keempat fatwa tersebut dengan 
seksama.  
  43 Lihat, Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 22 Tahun 2011 Tentang Pertambangan Ramah Lingkungan; no. 
04 Tahun 2014 Tentang pelestarian Satwa Langka Untuk Menjaga Keseimbangan Ekosistem; dan no. 41 Tahun 2014 
Tentang Pengelolaan Sampah Untuk Mencegah Kerusakan Lingkungan. 
  44 Wahbah Zuhaili, Al-Wajīz Fi Ushūl al-Fiqh (Dar al-Fikr al-Muashir, 1999), 167–68. 
  45 Lihat, Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 22 Tahun 2011 Tentang Pertambangan Ramah Lingkungan. 
  46 Lihat, Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 04 Tahun 2014 Tentang pelestarian Satwa Langka Untuk Menjaga 
Keseimbangan Ekosistem. 



P-ISSN 2088-0871                                                    http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314  Halaman 235-247 
 

242 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

hadir dari cara pandang yang benar terhadap realitas lingkungan yang harus dijaga dan masjid 

yang merupakan pusat aktivitas keagamaan umat Islam, keduanya saling menguatkan dan 

mendukung dalam ajaran Islam. 

  Ketiga: Maslahat dan Mudarat. Dalam seluruh fatwa lingkungan, MUI selalu menimbang 

asas kemaslahatan secara berkelanjutan dan pencegahan dari timbulnya kerusakan.47 Untuk itu, 

eco-masjid sejatinya adalah konsep sekaligus aktivitas yang berdasar pada pertimbangan guna 

mewujudkan kemaslahatan luas secara bekelanjutan, dan sekaligus mencegah dari kerusakan 

lingkungan yang akan terjadi. Karenanya dapat dikatakan bahwa, eco-masjid merupakan 

implementasi dari fatwa-fatwa lingkungan itu sendiri yang dibawa pada ranah tempat ibadah, 

untuk kemudian menjadi pusat edukasi dan praktik kepedulian terhadap keberlanjutan 

lingkungan yang dapat menginspirasi masyarakat. 

3. Urgensi Fatwa MUI dan Kesadaran Eco-Masjid 

  Meskipun belum ditemukan fatwa MUI tetang Eco-Masjid, namun bukan berarti MUI tidak 

melihat urgensi dan stategisnya eco-masjid. Buktinya, sebagaimana disebutkan sebelumnya, 

bahwa pada 19 Februari 2016, MUI dan Dewan Masjid Indonesia telah memprakarsai program 

eco-masjid yang diluncurkan di Masjid dan Pondok Pesantren Azzikra Sentul, Bogor.48 Tujuan 

dibentuknya program ini adalah, agar masjid dapat menjadi best practice yang dapat mengajak 

seluruh umat berkontribusi dalam upaya menjaga keberlanjutan lingkungan, baik melalui 

dakwah maupun aksi nyata.49 

  Berangkat dari itu, fatwa MUI yang lebih ‘khusus’ diperlukan agar program eco-masjid 

berjalan maksimal. Hal ini penting, sebab, fatwa MUI tidak hanya soal gerakan riil, melainkan juga 

berangkat dari landasan filosofis terhadap sesuatu sebagai basis upaya penyadaran umat Islam 

agar memiliki cara pandang yang benar terhadap alam dan lingkungan. Penyadaran cara pandang 

ini akan menggiring kepada pemahaman (keyakinan) dan tindakan. Oleh karenanya, cara 

pandang yang benar, akan menggiring kepada pemahaman (keyakinan) dan tindakan yang benar. 

Demikian pula sebaliknya, cara pandang yang salah, akan menggiring kepada pemahaman 

(keyakinan) dan tindakan yang salah pula.50  Pemikiran, keyakinan, dan tindakan adalah tiga 

aspek penting dalam cara pandang Islam.51 Di sinilah urgensi fatwa MUI itu, yakni ia hadir sebagai 

upaya menyadarkan umat Islam akan pentingnya pelestarian lingkungkan untuk kemudian agar 

mereka melakukan aksi nyata dengan program-program terukur, seperti eco-masjid ini. 

  Sejatinya berbagai aktivitas ramah lingkungan telah dijalankan oleh sejumlah masjid 

dalam rangka mengoptimalkan peran masjid, tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga 

sebagai pusat kepedulian lingkungan. Salah satu contohnya adalah Masjid Nurul Jannah yang 

berada di kawasan PT. Petrokimia Gresik, yang telah mengembangkan program kebun sayuran 

 
  47 Lihat, Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 22 Tahun 2011 Tentang Pertambangan Ramah Lingkungan; no. 
04 Tahun 2014 Tentang pelestarian Satwa Langka Untuk Menjaga Keseimbangan Ekosistem; no. 41 Tahun 2014 
Tentang Pengelolaan Sampah Untuk Mencegah Kerusakan Lingkungan; dan no. 30 Tahun 2016 Tentang Hukum 
Pembakaran Hutan dan Lahan serta Pengendaliannya. 
  48 Prabowo, Ecomasjid: Dari Masjid Makmurkan Bumi, 23. 
  49 Muhammad Rafie Hakiki, “Identifikasi Potensi Penerapan Eco-Masjid Pada Masjid Jamik Darussalam, Banda 
Aceh” (Skripsi, UIN Ar-Raniry, 2025), 1.  
  50  Hamid Fahmy Zarkasyi, “Worldview sebagai Asas Epistemologi Islam,” dalam Framework Studi Islam: 
Kajian Multidisiplin Wacana Keislaman Kontemporer, ed. oleh Harda Armayanto (Centre for Islamic and Occidental 
Studies (CIOS), 2021), xix.  
  51 Harda Armayanto, ed., Framework Studi Islam: Kajian Multidisiplin Wacana Keislaman Kontemporer (Centre 
for Islamic and Occidental Studies (CIOS), 2021). 



P-ISSN 2088-0871                                                    http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314  Halaman 235-247 
 

243 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

dan budi daya ikan dengan memanfaatkan limbah air wudu dari jemaah masjid. Selain 

berkontribusi terhadap peningkatan pendapatan masjid, program ini juga berfungsi sebagai 

sarana pengembangan kapasitas sumber daya manusia (SDM) yang terlibat dalam pengelolaan 

Masjid Nurul Jannah.52 Tidak hanya itu, desain masjid ini juga disesuaikan dengan karakteristik 

iklim tropis, sehingga memungkinkan adanya kenyamanan udara bagi jemaah tanpa 

ketergantungan pada penggunaaan pendingin udara (AC). Arsitektur yang mengadopsi gaya 

tradisional Jawa ini pun turut berkontribusi dalam efisiensi energi serta mampu meminimalisir 

emisi freon, yang dikenal berpotensi merusak lapisan ozon.53 

  Selain Masjid Nurul Jannah itu, ada Masjid Besar Baitul Izzah yang juga menerapkan 

konsep eco-masjid sebagai upaya mendukung ketahanan pangan berkelanjutan melalui kegiatan 

budi daya tanaman kangkung di area pekarangan masjid.54 Selain memperlihatkan pemandangan 

yang indah, hasil budi daya kangkung tersebut dapat digunakan sebagai modal untuk 

keberlanjutan budi daya tahap selanjutnya, dan sekaligus dapat digunakan sebagai tambahan 

dana operasioal masjid.55 Berikutnya, Masjid Raya Bintaro Jaya (MRBJ), mengimplementasikan 

eco-masjid melalui pemanfaatan energi terbarukan, penerapan efisiensi penggunaan air, serta 

edukasi pentingnya menjaga lingkungan melalui program-program, seperti Gerakan Sampah, 

kampanye #BawaTumblermu, dan pemasangan panel surya untuk mengurangi biaya operasional 

masjid.56 Pengimplementasian ini pun dinilai berhasil menginspirasi jemaah untuk lebih peduli 

terhadap lingkungan. 57  Demikian juga dengan sejumlah masjid lainnya di Indonesia, seperti 

Masjid Ponpes Azzikra, Masjid Ponpes Al-Amanah, dan Masjid Salman ITB, yang seluruhnya 

menerapkan pengelolaan masjid berbasis prinsip-prinsip ramah lingkungan melalui program 

eco-masjid.58 

  Gerakan eco-masjid sebagaimana tergambar pada contoh-contoh di atas harus dikuatkan 

oleh fatwa MUI yang khusus mengenai itu. Meski demikian tentu MUI tidak bisa berjalan sendiri. 

Hal ini sebab, program eco-masjid yang awalnya diprakarsai Lembaga Pemuliaan Lingkungan 

Hidup dan Sumber Daya Alam MUI sejak 2016,59 meskipun telah menunjukkan banyak manfaat 

positif bagi lingkungan, namun kini seolah berjalan stagnan. Menurut laporan dari Haru 

Purwanto dan rekan-rekannya, sejak tahun 2022 hingga saat ini, belum terlihat adanya kemajuan 

dalam hal perluasan implementasi program eco-masjid ke masjid-masjid lain. Kondisi ini 

disebabkan belum tersedianya mitra kolaboratif, baik dari pihak pemerintah maupun sektor 

swasta, yang dapat memberikan dukungan dalam pembiayaan maupun pelaksanan program 

tersebut.60 Lebih lanjut, perluasan program eco-masjid memerlukan sejumlah biaya, sementara 

tidak semua masjid memiliki sumber dana yang mamadai untuk merealisasikannya. Selain itu, 

 
  52  Ribut Wijoto, “Ramah Lingkungan, Begini Konsep Eco-Masjid Nurul Jannah yang Digagas PG,” 
beritajatim.com, 2019, https://beritajatim.com/ramah-lingkungan-begini-konsep-eco-masjid-nurul-jannah-yang-
digagas-pg.  
  53 Wijoto, “Ramah Lingkungan, Begini Konsep Eco-Masjid Nurul Jannah yang Digagas PG.” 
  54 Zulkifli dkk., “Program Eco-Masjid Dengan Budidaya Kangkung Darat di Masjid Baitul Izzah Kecamatan 
Pujud,” 1. 
  55 Zulkifli dkk., 1. 
  56 Irfan dkk., “Ecomasjid: Kontribusi Pengurus Masjid Dalam Membangun Masyarakat Berkelanjutan Melalui 
Pengelolaan Lingkungan,” 54–55.  
  57 Irfan dkk., 55. 
  58 Prabowo, Ecomasjid: Dari Masjid Makmurkan Bumi, 30.  
  59 Prabowo, 23. 
  60 Heru Purwanto dkk., “The Role of the ‘Eco Masjid’ Program in Jakarta in the Development of Awareness of 
Eco-Friendly Living Culture,” Cities and Urban Development Journal 2, no. 1 (2024): 4, 
https://scholarhub.ui.ac.id/cudj/vol2/iss1/4/. 



P-ISSN 2088-0871                                                    http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314  Halaman 235-247 
 

244 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

dukungan formal dari pihak pemerintahan juga dianggap penting sebagai dasar legitimasi dalam 

memperkenalkan program ini secara lebih luas ke masjid-masjid lainnya. Oleh karenanya, 

dibutuhkan adanya kolaborator yang mampu menjadi penghubung antara program eco-masjid 

dengan berbagai pemangku kepentingan sebagai titik masuk (entry point), agar program ini dapat 

berkembang dan menjangkau lebih banyak masjid.61 

  Artinya, upaya penyadaran ekologis melalui eco-masjid tidak hanya terbatas pada fatwa, 

melainkan juga sosialisasi aktif dan kerja sama antarelemen masyarakat Islam. Kerja-kerja MUI 

sebenarnya sudah mengarah ke sana. Tercatat bahwa MUI telah menjalin kemintraan dengan 

berbagai pihak dalam rangka memberi edukasi untuk meningkatkan literasi ekologis, sehingga 

mampu menumbuhkan budaya peduli lingkungan di tengah kehidupan sosial masyarakat. 62 

Namun hal itu dirasa kurang. Diperlukan dukungan konkret dari berbagai elemen masyarakat 

Islam, khususnya lembaga-lembaga filantropi Islam, komunitas Muslim, serta para pengusaha 

Muslim yang memiliki kelebihan sumber daya, baik finansial maupun jaringan sosial. Sinergi 

antara MUI dengan elemen-elemen tersebut menjadi sangat penting untuk memperkuat gerakan 

kesadaran ekologi dan implementasi eco-masjid. Dengan adanya komitmen dari pimpinan 

institusi atau lembaga tersebut, program eco-masjid dapat difasilitasi secara lebih efektif melalui 

aktor-aktor kunci yang memiliki pengaruh dan kapabilitas untuk mendorong implementasi serta 

keberlanjutan program.63 

  Lembaga filantropi Islam seperti Baznas, LAZISMU, LAZISNU, Dompet Dhuafa, Rumah 

Zakat, dan sejenisnya, juga para pengusaha Muslim itu memiliki potensi besar dalam mendukung 

dan mendanai program-program strategis MUI terkait masjid ramah lingkungan.64 Dana zakat, 

infak, dan sedekah yang mereka kelola bisa disinergikan dengan agenda-agenda eco-masjid 

sebagai bagian dari ibadah kolektif dalam menjaga bumi sebagai amanat Tuhan.65 Ke depannya, 

bahkan, bisa terbentuk konsorsium ekonomi hijau berbasis masjid yang menopang kegiatan 

ekonomi umat secara ekologis dan berkeadilan.  

  Sebagai tambahan, kolaborasi dengan para ulama maupun figur publik keagamaan yang 

memiliki pengaruh di media sosial (religious influencers) menjadi sangat penting. Dengan otoritas 

dan pengaruh mereka, para tokoh dan influencers tersebut dapat menginspirasi serta memotivasi 

para pengikutnya untuk ikut terlibat secara aktif dalam mendukung, menyebarluaskan, dan 

mengimplementasikan nilai-nilai keberlanjutan yang diusung oleh program Eco-Masjid. 66 

Urgensi kolaborasi ini menunjukkan bahwa Islam bukan hanya soal ibadah ritual, melainkan juga 

menunjukkan bahwa agama ini peduli terhadap lingkungan, serta bukti bahwa umatnya dapat 

bersatu. Kolaborasi ini akan memperkuat posisi MUI sebagai pelopor gerakan keagamaan yang 

progresif dan relevan di tengah tantangan zaman, serta menjadikan masjid sebagai pusat 

perubahan yang tidak hanya spiritual, tetapi juga ekologis dan sosial. 

 
  61 Purwanto dkk., 4. 
  62  Sofi Mubarok dan Muhammad Afrizal, “Islam dan Sustainable Develeopment: Studi Kasus Menjaga 
Lingkungan dan Ekonomi Berkeadilan,” Dauliyah 3, no. 1 (2018): 129–46, 
https://doi.org/10.21111/dauliyah.v3i1.1872.  

63 Purwanto dkk., “The Role of the ‘Eco Masjid’ Program in Jakarta in the Development of Awareness of Eco-
Friendly Living Culture.”, 6. 

64  M. Syahrul Syarifuddin dan Amir Sahidin, “Filantropi Islam Menjawab Problem Kesenjangan Ekonomi 
Umat,” JPMA: Jurnal Penelitian Medan Agama 12, no. 2 (2021): 101–9, http://dx.doi.org/10.58836/jpma.v12i2.11506. 
  65  Amir Sahidin, “Pendayagunaan Zakat dan Wakaf untuk Mencapai Maqashid Syari’ah” Al-Awqaf: Jurnal 
Wakaf dan Ekonomi Islam, vol. 14, no. 2 (2021), 97, https://doi.org/10.47411/al-awqaf.v14i2.148 
66 Purwanto dkk., “The Role of the ‘Eco Masjid’ Program in Jakarta in the Development of Awareness of Eco-Friendly 
Living Culture.”, 6. 



P-ISSN 2088-0871                                                    http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314  Halaman 235-247 
 

245 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

D. Simpulan  
  Persoalan lingkungan hidup atau ekologi merupakan masalah global yang menuntut 

adanya pendekatan kolektif dari seluruh elemen masyarakat, termasuk lembaga keagamaan, 

untuk memberikan solusi yang efektif dalam menghadapi krisis lingkungan. Dalam konteks 

tersebut, Majelis Ulama Indonesia sebagai intitusi keagamaan yang memiliki otoritas 

menetapkan fatwa, dan masjid sebagai institusi yang memiliki kedekatan sosial dengan 

masyarakat, memiliki potensi strategis untuk menjadi agen perubahan dalam praktik 

keberlanjutan lingkungan. Fatwa MUI terkait isu lingkungan dapat memberikan dasar normatif 

yang penting dalam menyadarkan umat Islam pentingnya menjaga iklim dan lingkungan, serta 

sebagai basis implementasi konsep eco-masjid. Karena itu, untuk mendorong implementasi eco-

masjid secara lebih konkret, MUI perlu melakuan langkah-langkah strategis, yaitu: merumuskan 

fatwa khusus tentang urgensi penerapan eco-masjid dan membangun kemitraan strategis dengan 

berbagai elemen masyarakat Islam, khususnya lembaga-lembaga filantropi Islam, komunitas 

Muslim, serta para pengusaha Muslim yang memiliki kelebihan sumber daya, baik finansial 

maupun jaringan sosial. 

  Namun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena bersifat kualitatif dan 

berbasis kajian pustaka, sehingga analisis hanya bertumpu pada karya-karya yang tersedia. Oleh 

karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk melakukan studi lapangan dan wawancara 

dengan para praktisi eco-masjid, guna menilai efektivitas implementasi kajian ini serta 

memahami dinamika yang muncul dalam penerapannya. 

 
 

DAFTAR PUSTAKA  
Amir, Hamzah. Metodologi Penelitian Kepustakaan. Literasi Nusantara, 2020. 
Armayanto, Harda, ed. Framework Studi Islam: Kajian Multidisiplin Wacana Keislaman 

Kontemporer. Centre for Islamic and Occidental Studies (CIOS), 2021. 
Capra, Fritjof, dan Robert March. “The Turning Point: Science, Society, and the Rising Culture.” 

Physics Today 35, no. 11 (1982). https://doi.org/10.1063/1.2914857. 
Fugnaire, Francisco I. Functional Plant Ecology. CRC Press, 2007. 
Hakiki, Muhammad Rafie. “Identifikasi Potensi Penerapan Eco-Masjid Pada Masjid Jamik 

Darussalam, Banda Aceh.” Skripsi, UIN Ar-Raniry, 2025. 
Hidayat, Eka Rahmat, Hasim Danuri, dan Yanuar Purwanto. “Eco Masjid: the First Milestone of 

Sustainable Mosque.” Journal of Islamic Architecture 5, no. 1 (2018). 
http://dx.doi.org/10.18860/jia.v5i1.4709. 

Irfan, Irfan, Ade Rahman Firdaus, Maharani Yulia, dan Akbarudin Suryamin. “Ecomasjid: 
Kontribusi Pengurus Masjid Dalam Membangun Masyarakat Berkelanjutan Melalui 
Pengelolaan Lingkungan.” Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah 10, no. 1 (2025). 
https://doi.org/DOI: 10.15575/tadbir.v10i1. 

Majelis Ulama, Fatwa. “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 001/MUNAS-IX/MUI/2015.” 2015, t.t. 
Diakses 11 Juni 2025. 
https://drive.google.com/file/d/1hE6xZZslfLbNfdsma4e5yK0nBe8qLU6r/view. 

Majelis Ulama, Fatwa. “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 04 Tahun 2014 Tentang pelestarian 
Satwa Langka Untuk Menjaga Keseimbangan Ekosistem.” 2014. 
https://fatwamui.com/storage/116/No.-04-Pelestarian-Satwa-Langka-utk-Menjaga-
Keseimbangan-Ekosistem.pdf. 

Majelis Ulama, Fatwa. “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 22 Tahun 2011 Tentang 
Pertambangan Ramah Lingkungan.” 2011. https://fatwamui.com/storage/505/No.-22-
Pertambangan-Ramah-Lingkungan_final.pdf. 



P-ISSN 2088-0871                                                    http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314  Halaman 235-247 
 

246 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

Majelis Ulama, Fatwa. “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 30 Tahun 2016 Tentang Hukum 
Pembakaran Hutan Lahan Serta Pengendaliannya.” 2016. 
https://mui.or.id/storage/fatwa/81a8933e012a893b9a7adf91891aa6d0-lampiran.pdf. 

Majelis Ulama, Fatwa. “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 41 Tahun 2014 Tentang Pengelolaan 
Sampah Untuk Mencegah Kerusakan Lingkungan.” 2014. 
https://fatwamui.com/storage/153/No.-41-Pengelolaan-Sampah-utk-Mencegah-
Kerusakan-Lingkungan.pdf. 

Mubarok, Sofi, dan Muhammad Afrizal. “Islam dan Sustainable Develeopment: Studi Kasus 
Menjaga Lingkungan dan Ekonomi Berkeadilan.” Dauliyah 3, no. 1 (2018). 
https://doi.org/10.21111/dauliyah.v3i1.1872. 

Mufid, Moh. “Reasong Ecological Fatwas: The Progressive Response of the Indonesian Ulema 
Council (MUI) to the Phenomenon of Climate Change in Indonesia.” Istinbath: Jurnal 
Hukum 18, no. 1 (2023). https://doi.org/10.32332/istinbath.v20i02.4824. 

Mulasari, Surahma Asti, dan Herman Yuliansyah. Ecomasjid dan Kontribusinya dalam Pengelolaan 
Lingkungan dalam Prespektif Keagamaan, ekonomi, Kesehatan Masyarakat, Pendidikan 
Karakter dan Pemberdayaan Masyarakat. CV Mine, 2024. 

Mulyati, Mumung. “Kontribusi MUI dalam Pengembangan dan Penerapan Hukum Islam di 
Indonesia.” Al-Maslahah: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial Islam 7, no. 1 (2019). 
https://doi.org/10.30868/am.v7i01.547. 

Nasr, Seyyed Hossein. Relegion and The Order of Nature. Oxford University Press, 1996. 
Prabowo, Hayu. Ecomasjid: Dari Masjid Makmurkan Bumi. Lembaga Pemulihan Lingkungan Hidup 

dan Sumber Daya Alam MUI, 2017. 
Purwanto, Heru, Ficky Augusta Imawan, dan Wiliam Reynold. “The Role of the ‘Eco Masjid’ 

Program in Jakarta in the Development of Awareness of Eco-Friendly Living Culture.” 
Cities and Urban Development Journal 2, no. 1 (2024). 
https://scholarhub.ui.ac.id/cudj/vol2/iss1/4/. 

Qal’aji, Muhammad Rawas. Mu’jam Lughah al-Fuqahā’. Dar al-Nafais, 1988. 
Rahmawati, Nur. “Kemenag Revitalisasi Perpustakaan Masjid di 2025, Ini Programnya.” 

Kemenag.go.id, 2025. https://kemenag.go.id/nasional/kemenag-revitalisasi-
perpustakaan-masjid-di-2025-ini-programnya-eOee4. 

Restya, Winda Putri Diah, Syarifah Zainab, Siti Maisyarah, dan Rizky Alfarizy. “From Eco-Masjid 
to Green Campus: Transforming Environmental Awareness Through the Strategic Role 
of Mosques.” Aksiologiya: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 8, no. 4 (2024). 
https://doi.org/10.30651/aks.v8i4.23187. 

Sahidin, Amir. “Pendayagunaan Zakat dan Wakaf untuk Mencapai Maqashid Syari’ah” Al-Awqaf: 
Jurnal Wakaf dan Ekonomi Islam, 14, no. 2 (2021). https://doi.org/10.47411/al-
awqaf.v14i2.148 

Sayre, Kenneth M. Plato’s Analytic Method. University of Chicago Press, 1969. 
Supian, Supian. “Peran dan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Tentang Lingkungan Hidup.” 

Ad-Dhuha: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab dan Budaya Islam 1, no. 1 (2020). 
https://online-journal.unja.ac.id/Ad-Dhuha/article/view/9136/10123. 

Sutton, Mark Q., dan E.N Anderson. Introduction to Cultural Ecology. Altamira Press, 2010. 
Syarifuddin, M. Syahrul, dan Amir Sahidin. “Filantropi Islam Menjawab Problem Kesenjangan 

Ekonomi Umat.” JPMA: Jurnal Penelitian Medan Agama 12, no. 2 (2021): 101–9. 
http://dx.doi.org/10.58836/jpma.v12i2.11506. 

Taylor, Bron. Dark Gress Religion, Nature Spirituality and the Planetary Future. University of 
California Press, 2010. 

Valk, Arnold Van Der. Forest Ecology, Recent Advances in Plant Ecology. Spriger, 2009. 
Wijoto, Ribut. “Ramah Lingkungan, Begini Konsep Eco-Masjid Nurul Jannah yang Digagas PG.” 

beritajatim.com, 2019. https://beritajatim.com/ramah-lingkungan-begini-konsep-eco-
masjid-nurul-jannah-yang-digagas-pg. 



P-ISSN 2088-0871                                                    http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  
0-ISSN 2722-2314  Halaman 235-247 
 

247 

Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025 

Zarkasyi, Hamid Fahmy. “Worldview sebagai Asas Epistemologi Islam.” Dalam Framework Studi 
Islam: Kajian Multidisiplin Wacana Keislaman Kontemporer, disunting oleh Harda 
Armayanto. Centre for Islamic and Occidental Studies (CIOS), 2021. 

Zed, Mestika. Metodologi Penelitian Kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia, 2004. 
Zuhaili, Wahbah. Al-Wajīz Fi Ushūl al-Fiqh. Dar al-Fikr al-Muashir, 1999. 
Zulkifli, Nurdin, Ferry Fatnanta, Shalahuddin Shalahuddin, dan Imam Suprayogi. “Program Eco-

Masjid Dengan Budidaya Kangkung Darat di Masjid Baitul Izzah Kecamatan Pujud.” 
Prosiding Seminar Nasional Pengambdian Kepada Masyarakat 2021(SNPPM-2021) 2 
(2021). https://doi.org/10.21009/snppm.021. 

 

 


