Al-Mutharahah:

Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-
Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 235-247

Fatwa MUI dan Eco-Masjid: Membangun Kesadaran Ekologis Umat Islam
Melalui Pengelolaan Lingkungan di Masjid

Harda Armayanto
Centre for Islamic and Occidental Studies (CIOS), Universitas Darussalam Gontor, Indonesia
Email: harda@unida.gontor.ac.id

Amir Sahidin
Centre for Islamic and Occidental Studies (CIOS), Universitas Darussalam Gontor, Indonesia
Email: 452024841001 @student.unida.gontor.ac.id

DOI: 10.46781/al-mutharahah. V20i2.1770
Received :22/09/2025
Revised :22/10/2025
Accepted :22/11/2025
Published :12/12/2025

Abstract

This article discusses the role of the fatwa of the Indonesian Ulema Council (MUI) in building
ecological awareness of Muslims through the implementation of Eco-Masjid, a mosque that applies
environmentally friendly principles to support the sustainability of nature. MUI itself has issued
several fatwas related to environmental management, but their implementation at the mosque and
community level is still limited. This article is qualitative in nature and based on library research
(printed and digital data). Using this method, this article finds that the implementation of eco-
friendly principles in mosques, such as waste management, renewable energy use, and greening, can
strengthen the ecological message of MUI's fatwas. In addition, mosques have great potential to
become centres of sustainability education and practice that can inspire the community. This article
provides new insights on how MUI fatwa and Eco-Masjid concept can complement each other to
create a community that is more concerned about environmental sustainability. Thus, this article
not only suggests a model of fatwa implementation, but also offers a concrete solution to raise the
awareness of Muslims in facing today's environmental challenges.

Keywords: MUI Fatwa, Eco-Masjid, Ecological Awareness, Environmental Management.

Abstrak

Artikel ini membahas peran fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) dalam membangun kesadaran
ekologis umat Islam melalui implementasi Eco-Masjid, yaitu masjid yang menerapkan prinsip-
prinsip ramah lingkungan untuk mendukung keberlanjutan alam. MUI sendiri telah
mengeluarkan beberapa fatwa yang berkaitan dengan pengelolaan lingkungan, tapi
implementasinya di tingkat masjid dan komunitas masih terbatas. Tulisan dalam artikel ini
bersifat kualitatif dengan berbasis pada data kepustakaan, baik cetak maupun digital. Melalui
metode tersebut, artikel ini menemukan bahwa penerapan prinsip-prinsip ramah lingkungan

235
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025


mailto:harda@unida.gontor.ac.id
mailto:452024841001@student.unida.gontor.ac.id

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 235-247

dalam masjid, seperti pengelolaan sampah, penggunaan energi terbarukan, dan penghijauan,
dapat memperkuat pesan ekologis dari fatwa MUI. Selain itu, masjid memiliki potensi besar untuk
menjadi pusat edukasi dan praktik keberlanjutan yang dapat menginspirasi masyarakat.
Penelitian ini memberikan wawasan baru tentang bagaimana fatwa MUI dan konsep Eco-Masjid
dapat saling melengkapi untuk menciptakan komunitas yang lebih peduli terhadap keberlanjutan
lingkungan. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menyarankan model implementasi
fatwa, tetapi juga menawarkan solusi konkret menumbuhkan kesadaran umat Islam dalam
menghadapi tantangan lingkungan saat ini.

Kata kunci: Fatwa MUI, Eco-Masjid, Kesadaran Ekologis, Pengelolaan Lingkungan.

A. Pendahuluan

Lingkungan hidup atau ekologi menjadi masalah besar yang sedang dihadapi oleh
penduduk dunia dewasa ini, seperti perubahan iklim, polusi, deforestasi, dan eksploitasi sumber
daya alam yang berlebihan.! Fenomena ini berdampak langsung pada keberlanjutan kehidupan
manusia dan ekosistem secara keseluruhan.2 Menurut laporan Intergovernmental Panel on
Climate Change (IPCC) tahun 2021, perubahan iklim yang disebabkan oleh aktivitas manusia
telah memengaruhi berbagai aspek kehidupan, termasuk peningkatan suhu global, cuaca
ekstrem, dan hilangnya keanekaragaman hayati. 3 Situasi ini menuntut adanya pendekatan
kolektif dari semua elemen masyarakat, termasuk lembaga keagamaan, untuk memberikan solusi
yang efektif dalam menghadapi krisis lingkungan. Terkait hal tersebut, Majelis Ulama Indonesia
(MUI) sebagai institusi keagamaan yang memiliki otoritas dalam menetapkan fatwa-fatwa
agama,* dan masjid sebagai institusi yang dekat dengan masyarakat, memiliki potensi strategis
untuk menjadi agen perubahan dalam isu keberlanjutan lingkungan.s

Posisi strategis tersebut didukung fakta, bahwa doktrin agama memiliki peran signifikan
dalam merespons krisis lingkungan yang saat ini menjadi isu global.6 Agama diyakini memiliki
kapasitas untuk memengaruhi perilaku sekitar 6,7 miliar penduduk dunia dalam upaya
mengurangi dampak perubahan iklim.” Pandangan serupa disampaikan oleh Seyyed Hossein
Nasr, seorang intelektual Muslim modern, yang menegaskan bahwa ajaran Islam dapat
membentuk karakter serta tindakan Mulim. Oleh karena itu, masyarakat Islam cenderung lebih

1 Supian Supian, “Peran dan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Tentang Lingkungan Hidup,” Ad-Dhuha:
Jurnal Pendidikan Bahasa Arab dan Budaya Islam 1, no. 1 (2020): 13, https://online-journal.unja.ac.id/Ad-
Dhuha/article/view/9136,/10123.

2 Irfan Irfan dkk., “Ecomasjid: Kontribusi Pengurus Masjid Dalam Membangun Masyarakat Berkelanjutan
Melalui Pengelolaan Lingkungan,” Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah 10, no. 1 (2025): 54, https://doi.org/DOI:
10.15575/tadbir.v10i1.

3 Laporan ini dinukil dari, Irfan dkk., “Ecomasjid: Kontribusi Pengurus Masjid Dalam Membangun Masyarakat
Berkelanjutan Melalui Pengelolaan Lingkungan,” 34.

4 Mumung Mulyati, “Kontribusi MUI dalam Pengembangan dan Penerapan Hukum Islam di Indonesia,” Al-
Maslahah: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial Islam 7, no. 1 (2019): 84, https://doi.org/10.30868/am.v7i01.547.

5 Irfan dkk., “Ecomasjid: Kontribusi Pengurus Masjid Dalam Membangun Masyarakat Berkelanjutan Melalui
Pengelolaan Lingkungan,” 54.

6 Lihat, Bron Taylor, Dark Gress Religion, Nature Spirituality and the Planetary Future (University of California
Press, 2010).

7 Moh. Mufid, “Reasong Ecological Fatwas: The Progressive Response of the Indonesian Ulema Council (MUI)
to the Phenomenon of Climate Change in Indonesia,” Istinbath: Jurnal Hukum 18, no. 1 (2023): 92,
https://doi.org/10.32332/istinbath.v20i02.4824.

236
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 235-247

terdorong untuk menjaga lingkungan jika mendapat imbauan dari tokoh agama yang memiliki
pengaruh besar.8

Sedangkan terkait strategisnya masjid, bahwa ia tidak hanya berfungsi sebagai tempat
ibadah, melainkan juga memiliki peran sosial yang signifikan dalam membangun kesadaran
masyarakat. Menurut data Sistem Informasi Manajemen Masjid (SIMAS) Kementerian Agama,
jumlah masjid dan musala di Indonesia mencapai 684.902 unit,1° maka potensi masjid sebagai
pusat implementasi fatwa MUI dan edukasi lingkungan sangat besar. Selain itu, kemunculan
istilah “eco-masjid”, juga memperkaya kajian dan peranan masjid dalam memakmurkan bumi.

Eco-masjid adalah tempat beribadah yang mengedepankan kepedulian terhadap
keterkaitan antara makhluk hidup dan lingkungan sekitarnya, guna mendukung terciptanya
kehidupan yang bekelanjutan.!! Sementara itu, tercapainya pola hidup yang selaras dengan alam
mencerminkan kejernihan hati dan pikiran para pemeluk agama, serta menjadi langkah awal
menuju terwujudnya negara yang hijau, nyaman, dan damai. 2 Oleh karena itu, kajian ini
membahas fatwa MUI dan eco-masjid untuk membangun kesadaran ekologis umat Islam melalui
pengelolaan lingkungan di masjid.

Adapun terkait penelitian-penelitian terdahulu, didapati beberapa kajian ilmiah yang
dapat dikelompokkan menjadi dua tema basar, yaitu tentang fatwa MUI dan eco-masjid. Terkait
fatwa MUI didapati dua artikel yang sangat relevan, yaitu: pertama, artikel berjudul, “Peran dan
Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Tentang Lingkungan Hidup,” karya Supian, terbit tahun
2020.13 Artikel ini menjelaskan peran MUI dalam mengatasi krisis lingkungan yang sedang
dihadapi, yaitu dengan menerbitkan fatwa mengenai Pertambangan yang Berwawasan
Lingkungan; Perlindungan Satwa Langka guna Menjaga Keseimbangan Ekosistem; Pengelolaan
Sampah sebagai Upaya Pencegahan Kerusakan Lingkungan; serta fatwa terkait Hukum
Pembakaran Hutan dan Lahan beserta upaya pengendaliannya.4 Kedua, artikel ilmiah berjudul,
“Reading Ecological Fatwas: The Progressive Response of the Indonesian Ulema Council (MUI) to
the Phenomenon of Climate Change in Indonesia,” karya Moh. Mufid, terbit tahun 2023.15 Artikel
ini mengkaji dasar epistemologi dari fatwa ekologis yang dikeluarkan MUI serta peran yang
dimainkannya dalam menanggapi isu perubahan iklim.1¢ Kedua artikel tersebut tentu berbeda
dengan kajian penulis saat ini, karena kedua kajian tersebut hanya berfokus pada landasan dan
fatwa-fatwa MUI tentang lingkungan. Sedangkan artikel ini tidak hanya mengkaji landasan dan
fatwa, melainkan juga implentasikan dalam gerakan eco-masjid.

Kemudian, terkait eco-masjid juga didapati dua kajian yang perlu dibaca, yaitu: pertama,
artikel berjudul, “From Eco-Masjid to Green Campus: Transforming Environmental Awareness

8 Seyyed Hossein Nasr, Relegion and The Order of Nature (Oxford University Press, 1996), 191.

9 Irfan dkk., “Ecomasjid: Kontribusi Pengurus Masjid Dalam Membangun Masyarakat Berkelanjutan Melalui
Pengelolaan Lingkungan,” 54.

10 Nur Rahmawati, “Kemenag Revitalisasi Perpustakaan Masjid di 2025, Ini Programnya,” Kemenag.go.id,
2025, https://kemenag.go.id/nasional/kemenag-revitalisasi-perpustakaan-masjid-di-2025-ini-programnya-eOee4.

11 Hayu Prabowo, Ecomasjid: Dari Masjid Makmurkan Bumi (Lembaga Pemulihan Lingkungan Hidup dan
Sumber Daya Alam MUI, 2017), 5.

12 Prabowo, 5.

13 Lihat, Supian, “Peran dan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Tentang Lingkungan Hidup,” 12-31.

14 Supian, 26.

15 Lihat, Mufid, “Reading Ecological Fatwas: The Progressive Response of the Indonesian Ulema Council (MUI)
to the Phenomenon of Climate Change in Indonesia,” 91-108.

16 Mufid, 91.

237
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 235-247

Through the Strategic Role of Mosques” karya Winda Putri Diah Restya, et. al, terbit tahun 2024.17
Artikel ini bertujuan meningkatkan kesadaran masyarakat mengenai permasalahan lingkungan
dan keberlanjutan melalui inisiatif eco-masjid. Dengan demikian, eco-masjid diharapkan dapat
bertransformasi dari sekedar tempat ibadah tradisional menjadi pusat inovasi yang mendukung
penerapan konsep “kampus hijau” dan “ekonomi hijau” di masa depan.1® Kedua, artikel ilmiah
berjudul, “Ecomasjid: Kontribusi Pengurus Masjid dalam Membangun Masyarakat Berkelanjutan
melalui Pengelolaan Lingkungan” karya Irfan, et al, terbit tahun 2025. Artikel ini mengeksplorasi
kontribusi pengurus Masjid Raya Bintaro Jaya (MRB) dalam membangun masyarakat
berkelanjutan melalui konsep eco-masjid.1® Meskipun kedua artikel tersebut membahas tema
serupa, namun terdapat perbedaan mendasar. Keduanya hanya menyoroti eco-masjid sebagai
gerakan sadar lingkungan, sedangkan kajian ini tidak hanya membahas konsep eco-masjid, tetapi
juga mengintegrasikan fatwa MUI tentang lingkungan ke dalam gerakan tersebut. Inilah yang
membedakan penelitian ini dengan kedua kajian terdahulu.

Oleh karena itu, berdasarkan berbagai tinjauan literatur yang telah dikaji, penelitian ini
hadir untuk mengisi kekosongan dalam khazanah studi terdahulu sekaligus berperan sebagai
pelengkap kajian-kajian sebelumnya, dengan mengintegrasikan fatwa Majelis Ulama Indonesia
(MUI) ke dalam konsep eco-masjid. Selain itu, penelitian ini juga bertujuan untuk menawarkan
solusi konkret dalam menumbuhkan kesadaran ekologis di kalangan umat Islam sebagai respons
terhadap tantangan lingkungan kontemporer. Kendati demikian, kajian-kajian terdahulu tetap
memiliki relevansi yang signifikan dalam memperkaya perspektif studi ini, serta menjadi rujukan
utama dalam merumuskan landasan teoretis dan metodologis penelitian ini.

B. Metode Penelitian
Penelitian ini dilakukan dengan menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi

literatur (library research), yang bertujuan untuk mendeskripsikan serta menganalisis secara
mendalam berbagai sumber tertulis yang relevan dengan topik pembahasan. 20 Melalui
pendekatan ini, peneliti berupaya mengamati objek kajian secara mendalam dengan cara
menguraikan serta merangkai komponen-komponen yang relevan untuk dianalisis lebih lanjut.
Proses analisis dilakukan secara kritis dengan mempertanyakan, membandingkan, serta
menangguhkan kesimpulan hingga diperoleh bukti dan argumen yang kuat.2! Sumber data
primer dalam penelitian ini berasal dari fatwa-fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) yang
berkaitan dengan isu lingkungan, serta kajian-kajian tentang konsep eco-masjid. Data sekunder
meliputi jurnal ilmiah, buku, dan artikel-artikel relevan lainnya. Seluruh data tersebut akan
dianalisis secara sistematis melalui proses penghubungan, penguraian, dan perbandingan
dengan berbagai pandangan lain, guna menghasilkan pemahaman yang utuh dan komprehensif
terhadap permasalahan yang dikaji.22

17 Winda Putri Diah Restya dkk., “From Eco-Masjid to Green Campus: Transforming Environmental
Awareness Through the Strategic Role of Mosques,” Aksiologiya: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 8, no. 4 (2024):
570-79, https://doi.org/10.30651/aks.v8i4.23187.

18 Restya dkk., 570.

19 [rfan dkk., “Ecomasjid: Kontribusi Pengurus Masjid Dalam Membangun Masyarakat Berkelanjutan Melalui
Pengelolaan Lingkungan,” 53.

20 Mestika Zed, Metodologi Penelitian Kepustakaan (Yayasan Obor Indonesia, 2004), 24.

21 Kenneth M. Sayre, Plato’s Analytic Method (University of Chicago Press, 1969), 22-25.

22 Lihat, Hamzah Amir, Metodologi Penelitian Kepustakaan (Literasi Nusantara, 2020).

238
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 235-247

C. Hasil dan Pembahasan
1. Konsep Eco-Masjid

Eco-Masjid berasal dari dua kata, yaitu “eco” dan “masjid” yang masing-masingnya
memiliki arti berbeda. Kata “eco” diambil dari kata “ecology” yang berarti hubungan antara
makhluk hidup dan lingkungannya.23 Istilah ecology (ekologi) juga dipakai sebagai cabang ilmu
yang berkembang dan bekenaan dengan lingkungan hidup. Karenanya, saat ini ekologi sering
dipahami sebagai sinomim dari lingkungan hidup.24 Sedangkan kata, “masjid” diambil dari kata
“sajada” yang secara bahasa berarti tempat sujud, adapun secara istilah ia berarti tempat
dilaksanakannya salat secara terus menerus.25

Dari gambungan kedua kata tersebut, muncul istilah eco-masjid. Hayu Prabowo
mengartikan eco-masjid sebagai tempat beribadah tetap yang mempunyai kepedulian terhadap
hubungan timbal balik antar makhluk hidup dan lingkunganya untuk penghidupan
bekelanjutan. 26 Baginya, keterwujudan gaya hidup yang peduli terhadap lingkungan
mencerminkan kerjenihan pikiran dan ketulusan hati para pemeluk agama, serta menjadi
langkah awal terciptanya negara yang hijau, tentram, dan sejahtera.2? Sama persis dengan
pengertian tersebut, Eka Rahmat Hidayat, et. al, menambahkan variabel baru dalam
pengertiannya yaitu, dengan menitikberatkan pada pengelolaan masjid yang difokuskan pada
tiga aspek penting: iddrah (manajemen dan pengorganisasian), imdrah (kegiatan kemakmuran
dan kesejahteraan), dan ri’‘ayah (pemeliharaan dan pengadaan fasilitas).28 Oleh karena itu, Eco-
Masjid adalah tempat ibadah kaum Muslimin yang memiliki kepedulian terhadap lingkungan
untuk penghidupan berkelanjutan dengan memaksimalkan fungsi iddarah, imarah dan ri’ayah.

Guna mendukung ketiga fungsi masjid tersebut, Hayu Prabowo menekankan pentingnya
keterlibatan tiga elemen kunci yang saling berkaitan dalam proses pengelolaan, yaitu: pengurus
masjid, jemaah masjid dan fisik bangunan masjid itu sendiri.2® Pertama, pengurus berperan
sebagai penggerak kegiatan serta sebagai motivator bagi jemaah dalam upaya memakmurkan
masjid. Kedua, jemaah masjid, sebagai pengguna utama, perlu dilibatkan secara aktif sesuai
kapasitas dan kontribusinya masing-masing. Ketiga, bangunan masjid, yang harus dirancang dan
dikelola agar mendukung konsep masjid ramah lingkungan, baik dari sisi nilai-nilai, fungsi,
maupun desain arsitekturnya yang selara dengan prinsip Islam dan pelestarian lingkungan
secara keberlanjutan.30

Karena pentingnya isu tersebut, pada 19 Februari 2016, Majelis Ulama Indonesia (MUI)
bersama Dewan Masjid Indonesia (DMI) menggagas program eco-masjid yang secara resmi
diluncurkan di Masjid dan Pondok Pesantren Azzikra, Sentul, Bogor.3! Beberapa tidak lanjut telah
dilakukan, terutama untuk memperkuat fungsi masjid sebagai tempat ibadah, dengan penekanan

23 Surahma Asti Mulasari dan Herman Yuliansyah, Ecomasjid dan Kontribusinya dalam Pengelolaan
Lingkungan dalam Prespektif Keagamaan, ekonomi, Kesehatan Masyarakat, Pendidikan Karakter dan Pemberdayaan
Masyarakat (CV Mine, 2024), 1.

24 Untuk mendalami istilah ecology ini, antara lain dapat dibaca, Francisco I Fugnaire, Functional Plant Ecology
(CRC Press, 2007); Arnold Van Der Valk, Forest Ecology, Recent Advances in Plant Ecology (Spriger, 2009); Mark Q.
Sutton dan E.N Anderson, Introduction to Cultural Ecology (Altamira Press, 2010).

25 Muhammad Rawas Qal’aji, Mu’jam Lughah al-Fuqaha’ (Dar al-Nafais, 1988), 428.

26 Prabowo, Ecomasjid: Dari Masjid Makmurkan Bumi, 5.

27 Prabowo, 5.

28 Eka Rahmat Hidayat dkk., “Eco Masjid: the First Milestone of Sustainable Mosque,” Journal of Islamic
Architecture 5, no. 1 (2018): 20, http://dx.doi.org/10.18860/jia.v5i1.4709.

29 Prabowo, Ecomasjid: Dari Masjid Makmurkan Bumi, 25.

30 Prabowo, 25-27.

31 Prabowo, 23.

239
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 235-247

pada peningkatan akses terhadap air bersih dan fasilitas sanitasi sebagai bagian dari sarana
bersuci (thaharah), sekaligus menjawab kebutuhan dasar masyarakat yang kian mendesak.32 Hal
ini juga dapat dipandang sebagai implementasi konkret dari fatwa MUI Nomor: 001/MUNAS-
IX?MUI/2015, yang disahkan pada Musyawarah Nasional tahun 2015 di Surabaya, mengenai
pemanfaatan dana Zakat, Infak, Sedekah, dan Wakaf untuk pembangunan sarana air bersih dan
sanitasi bagi masyarakat.33

Untuk itu, eco-masjid merupakan program pengelolaan masjid yang berfokus pada
keberlanjutan kehidupan melalui pelestarian lingkungan dan pemanfaatan sumber daya alam
secara bijak. Program ini bertujuan untuk memperkuat efektivitas dakwah, baik secara verbal
maupun melalui aksi nyata yang terukur, sebagai berwujudan dari nilai-nilai Islam yang
membawa rahmat bagi seluruh alam semesta. 3¢ Pelaksanaannya didasarkan pada prinsip
kemandirian umat dalam menghadapi tantangan kelangkaan air dan energi, dengan pendekatan
yang mencakup aspek idarah, imarah, dan ri‘dyah. Selain itu, program ini juga mendoroong
kolaborasi antara masjid, masyarakat, dan pemerintah, serta menekankan pentingnya
pengelolaan masjid yang mandiri dan berkelanjutan.35

2. Fatwa MUI tentang Lingkungan

Dalam rangka mewujudkan prinsip-prinsip dasar dalam program pengelolaan eco-masjid
inilah, Majelis Ulama Indonesia (MUI) memegang peran yang sangat strategis. Sebagai lembaga
keagamaan yang memiliki wewenang dalam menetapkan fatwa, MUI berperan penting dalam
memberikan pencerahan serta mendorong masyarakat untuk lebih peduli terhadap isu-isu
lingkungan. 3¢ Dengan peran tersebut, diharapkan kesadaran kolektif masyarakat terhadap
kerusakan alam dan lingkungan dapat meningkan secara signifikan.3?

Oleh karenanya, sebagai bentuk komitmen terhadap upaya pelestarian lingkungan hidup,
MUI telah menerbitkan sejumlah fatwa yang relevan, antara lain: Pertama, fatwa Nomor: 22 tahun
2011 tentang Pertambangan yang Ramah Lingkungan;38 Kedua, fatwa Nomor: 04 tahun 2014
mengenai Pelestarian Satwa Langka dalam Rangka Menjaga Keseimbangan Ekosistem;39 Ketiga,
fatwa Nomor: 41 tahun 2014 Tentang Pengelolaan Sampah sebagai Upaya Pencegahan Kerusakan

32 Nurdin Zulkifli dkk. “Program Eco-Masjid Dengan Budidaya Kangkung Darat di Masjid Baitul Izzah
Kecamatan Pujud,” Prosiding Seminar Nasional Pengambdian Kepada Masyarakat 2021(SNPPM-2021) 2 (2021): 2,
https://doi.org/10.21009/snppm.021.

33 Lihat, Fatwa Majelis Ulama, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 001/MUNAS-IX/MUI/2015,” (2015),
diakses 11 Juni 2025, https://drive.google.com/file/d /1hE6XZZslfLbNfdsma4e5yKOnBe8qLU6r/view.

34 Prabowo, Ecomasjid: Dari Masjid Makmurkan Bumi, 24.

35 Prabowo, 24.

36 Mulyati, “Kontribusi MUI dalam Pengembangan dan Penerapan Hukum Islam di Indonesia,” 84.

37 Lihat, Fritjof Capra dan Robert March, “The Turning Point: Science, Society, and the Rising Culture,” Physics
Today 35, no. 11 (1982): 54, https://doi.org/10.1063/1.2914857.

38 Lihat, Fatwa Majelis Ulama, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 22 Tahun 2011 Tentang Pertambangan
Ramah Lingkungan,” 2011, https://fatwamui.com/storage/505/No.-22-Pertambangan-Ramah-Lingkungan_final.pdf.

39 Lihat, Fatwa Majelis Ulama, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 04 Tahun 2014 Tentang pelestarian Satwa
Langka Untuk Menjaga Keseimbangan Ekosistem,” 2014, https://fatwamui.com/storage/116/No.-04-Pelestarian-
Satwa-Langka-utk-Menjaga-Keseimbangan-Ekosistem.pdf.

240
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 235-247

Lingkungan;40 Keempat, fatwa Nomor: 30 tahun 2016 terkait Hukum Pembakaran Hutan dan
Lahan serta Upaya Pengendaliannya.4!

Jika ditelaah secara mendalam, isi keempat fatwa tersebut menunjukkan bahwa MUI
secara konsisten menggunakan pendekatan yang didasarkan pada tiga pertimbangan utama,
yaitu: pertama, pertimbangan yang didasarkan pada amanah dan tanggung jawab manusia
sebagai khalifah di muka bumi (khalifah fi al-ardh); kedua, pertimbangan yang didasarkan pada
cara pandang yang benar (worldview of Isldm) dalam melihat realitas, misalnya: bumi, air,
kekayaan alam yang terkandung di dalamnya, serta para binatang adalah karunia dan ciptaan
Allah; ketiga, pertimbangan maslahat dan mudarat (mashlahah wa masfadah), sehingga semua
fatwa tersebut ada untuk mendatangkan kemaslahatan umum dan mencegah terjadinya
kerusakan. Ketiga pertimbangan utama inilah yang melatarbelakangi fatwa MUI terkait
pelestarian lingkungan hidup secara bekelanjutan.42

Pertama: Khalifah di Muka Bumi. Dalam fatwa-fatwanya tentang lingkungan, MUI sering
menyinggung tanggung jawab dan amanat manusia sebagai khalifah di muka bumi ini untuk
memakmurkan bumi dan seisinya.®3 Jika tanggung jawab dan kewajiban ini digunakan sebagai
pertimbangan menjaga kelestarian alam, maka terlebih untuk menjaga tempat ibadah dan
lingkungannya, di mana tujuan diciptakannya manusia adalah untuk beribadah (QS. Al-Zariyat
[51]: 56). Dalam ilmu usul fikih, hal ini disebut sebagai “dalalah al-nash min bab al-aula”, yaitu
petunjuk nas yang lebih utama, sebagaimana dalam Al-Qur’an disebutkan larangan berkata, “ah”
kepada orang tua (QS. Al-Isra’ [17]: 12), jika berkata demikian dilarang, maka terlebih dengan
mencela dan memukul kedua orang tua.44 Dalam hal ini, maka pemakmuran dan penjagaan
lingkungan masjid (eco-masjid) termasuk kewajiban manusia sebagai khalifah Allah di muka
bumi.

Kedua: Cara Melihat Realitas yang Benar. Dalam fatwa lingkungan, MUI juga sering
mengingatkan cara pandang yang benar terhadap realitas. Misalnya, dalam masalah
pertambangan, MUI melalui Fatwa No. 12 Tahun 2011 menegaskan bahwa bumi, air, dan seluruh
kekayaan alam yang terkandung di dalamnya, termasuk hasil pertambangan, merupakan
anugerah dari Allah Swt. yang dapat dimanfaatkan untuk mendukung kesejahteraan serta
kemaslahatan umat secara berkelanjutan.4> Sementara itu, terkait pelestarian satwa langka, MUI
melalui Fatwa No. 04 Tahun 2014 mengingatkan bahwa seluruh makhluk hidup, termasuk satwa
langka seperti berbagai spesies reptil, mamalia, dan burung (aves), semuanya diciptakan oleh
Allah Swt. sebagai bagian dari sistem keseimbangan ekosistem dan diperuntukkan bagi
kemaslahatan manusia secara berkelanjutan.46 Karenanya, demikian pula dengan eco-masjid, ia

40 Lihat, Fatwa Majelis Ulama, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 41 Tahun 2014 Tentang Pengelolaan
Sampah Untuk Mencegah Kerusakan Lingkungan,” 2014, https://fatwamui.com/storage/153/No.-41-Pengelolaan-
Sampah-utk-Mencegah-Kerusakan-Lingkungan.pdf.

41 Lihat, Fatwa Majelis Ulama, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 30 Tahun 2016 Tentang Hukum
Pembakaran Hutan Lahan Serta Pengendaliannya,” 2016,
https://mui.or.id/storage/fatwa/81a8933e012a893b9a7adf91891aa6d0-lampiran.pdf.

42 Kesimpulan ini didapat dengan cara membandingkan dan menganalisis keempat fatwa tersebut dengan
seksama.

43 Lihat, Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 22 Tahun 2011 Tentang Pertambangan Ramah Lingkungan; no.
04 Tahun 2014 Tentang pelestarian Satwa Langka Untuk Menjaga Keseimbangan Ekosistem; dan no. 41 Tahun 2014
Tentang Pengelolaan Sampah Untuk Mencegah Kerusakan Lingkungan.

44 Wahbah Zuhaili, AI-Wajiz Fi Ushul al-Figh (Dar al-Fikr al-Muashir, 1999), 167-68.

45 Lihat, Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 22 Tahun 2011 Tentang Pertambangan Ramah Lingkungan.

46 Lihat, Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 04 Tahun 2014 Tentang pelestarian Satwa Langka Untuk Menjaga
Keseimbangan Ekosistem.

241
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 235-247

hadir dari cara pandang yang benar terhadap realitas lingkungan yang harus dijaga dan masjid
yang merupakan pusat aktivitas keagamaan umat Islam, keduanya saling menguatkan dan
mendukung dalam ajaran Islam.

Ketiga: Maslahat dan Mudarat. Dalam seluruh fatwa lingkungan, MUI selalu menimbang
asas kemaslahatan secara berkelanjutan dan pencegahan dari timbulnya kerusakan.4” Untuk itu,
eco-masjid sejatinya adalah konsep sekaligus aktivitas yang berdasar pada pertimbangan guna
mewujudkan kemaslahatan luas secara bekelanjutan, dan sekaligus mencegah dari kerusakan
lingkungan yang akan terjadi. Karenanya dapat dikatakan bahwa, eco-masjid merupakan
implementasi dari fatwa-fatwa lingkungan itu sendiri yang dibawa pada ranah tempat ibadah,
untuk kemudian menjadi pusat edukasi dan praktik kepedulian terhadap keberlanjutan
lingkungan yang dapat menginspirasi masyarakat.

3. Urgensi Fatwa MUI dan Kesadaran Eco-Masjid

Meskipun belum ditemukan fatwa MUI tetang Eco-Masjid, namun bukan berarti MUI tidak
melihat urgensi dan stategisnya eco-masjid. Buktinya, sebagaimana disebutkan sebelumnya,
bahwa pada 19 Februari 2016, MUI dan Dewan Masjid Indonesia telah memprakarsai program
eco-masjid yang diluncurkan di Masjid dan Pondok Pesantren Azzikra Sentul, Bogor.48 Tujuan
dibentuknya program ini adalah, agar masjid dapat menjadi best practice yang dapat mengajak
seluruh umat berkontribusi dalam upaya menjaga keberlanjutan lingkungan, baik melalui
dakwah maupun aksi nyata.4?

Berangkat dari itu, fatwa MUI yang lebih ‘khusus’ diperlukan agar program eco-masjid
berjalan maksimal. Hal ini penting, sebab, fatwa MUI tidak hanya soal gerakan riil, melainkan juga
berangkat dari landasan filosofis terhadap sesuatu sebagai basis upaya penyadaran umat Islam
agar memiliki cara pandang yang benar terhadap alam dan lingkungan. Penyadaran cara pandang
ini akan menggiring kepada pemahaman (keyakinan) dan tindakan. Oleh karenanya, cara
pandang yang benar, akan menggiring kepada pemahaman (keyakinan) dan tindakan yang benar.
Demikian pula sebaliknya, cara pandang yang salah, akan menggiring kepada pemahaman
(keyakinan) dan tindakan yang salah pula.5¢ Pemikiran, keyakinan, dan tindakan adalah tiga
aspek penting dalam cara pandang Islam.5! Di sinilah urgensi fatwa MUI itu, yakni ia hadir sebagai
upaya menyadarkan umat Islam akan pentingnya pelestarian lingkungkan untuk kemudian agar
mereka melakukan aksi nyata dengan program-program terukur, seperti eco-masjid ini.

Sejatinya berbagai aktivitas ramah lingkungan telah dijalankan oleh sejumlah masjid
dalam rangka mengoptimalkan peran masjid, tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga
sebagai pusat kepedulian lingkungan. Salah satu contohnya adalah Masjid Nurul Jannah yang
berada di kawasan PT. Petrokimia Gresik, yang telah mengembangkan program kebun sayuran

47 Lihat, Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 22 Tahun 2011 Tentang Pertambangan Ramah Lingkungan; no.
04 Tahun 2014 Tentang pelestarian Satwa Langka Untuk Menjaga Keseimbangan Ekosistem; no. 41 Tahun 2014
Tentang Pengelolaan Sampah Untuk Mencegah Kerusakan Lingkungan; dan no. 30 Tahun 2016 Tentang Hukum
Pembakaran Hutan dan Lahan serta Pengendaliannya.

48 Prabowo, Ecomasjid: Dari Masjid Makmurkan Bumi, 23.

49 Muhammad Rafie Hakiki, “Identifikasi Potensi Penerapan Eco-Masjid Pada Masjid Jamik Darussalam, Banda
Aceh” (Skripsi, UIN Ar-Raniry, 2025), 1.

50 Hamid Fahmy Zarkasyi, “Worldview sebagai Asas Epistemologi Islam,” dalam Framework Studi Islam:
Kajian Multidisiplin Wacana Keislaman Kontemporer, ed. oleh Harda Armayanto (Centre for Islamic and Occidental
Studies (CIOS), 2021), xix.

51 Harda Armayanto, ed., Framework Studi Islam: Kajian Multidisiplin Wacana Keislaman Kontemporer (Centre
for Islamic and Occidental Studies (CIOS), 2021).

242
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 235-247

dan budi daya ikan dengan memanfaatkan limbah air wudu dari jemaah masjid. Selain
berkontribusi terhadap peningkatan pendapatan masjid, program ini juga berfungsi sebagai
sarana pengembangan kapasitas sumber daya manusia (SDM) yang terlibat dalam pengelolaan
Masjid Nurul Jannah.52 Tidak hanya itu, desain masjid ini juga disesuaikan dengan karakteristik
iklim tropis, sehingga memungkinkan adanya kenyamanan udara bagi jemaah tanpa
ketergantungan pada penggunaaan pendingin udara (AC). Arsitektur yang mengadopsi gaya
tradisional Jawa ini pun turut berkontribusi dalam efisiensi energi serta mampu meminimalisir
emisi freon, yang dikenal berpotensi merusak lapisan ozon.53

Selain Masjid Nurul Jannah itu, ada Masjid Besar Baitul Izzah yang juga menerapkan
konsep eco-masjid sebagai upaya mendukung ketahanan pangan berkelanjutan melalui kegiatan
budi daya tanaman kangkung di area pekarangan masjid.5¢ Selain memperlihatkan pemandangan
yang indah, hasil budi daya kangkung tersebut dapat digunakan sebagai modal untuk
keberlanjutan budi daya tahap selanjutnya, dan sekaligus dapat digunakan sebagai tambahan
dana operasioal masjid.55 Berikutnya, Masjid Raya Bintaro Jaya (MRBJ]), mengimplementasikan
eco-masjid melalui pemanfaatan energi terbarukan, penerapan efisiensi penggunaan air, serta
edukasi pentingnya menjaga lingkungan melalui program-program, seperti Gerakan Sampah,
kampanye #BawaTumblermu, dan pemasangan panel surya untuk mengurangi biaya operasional
masjid.>¢ Pengimplementasian ini pun dinilai berhasil menginspirasi jemaah untuk lebih peduli
terhadap lingkungan.5? Demikian juga dengan sejumlah masjid lainnya di Indonesia, seperti
Masjid Ponpes Azzikra, Masjid Ponpes Al-Amanah, dan Masjid Salman ITB, yang seluruhnya
menerapkan pengelolaan masjid berbasis prinsip-prinsip ramah lingkungan melalui program
eco-masjid.>8

Gerakan eco-masjid sebagaimana tergambar pada contoh-contoh di atas harus dikuatkan
oleh fatwa MUI yang khusus mengenai itu. Meski demikian tentu MUI tidak bisa berjalan sendiri.
Hal ini sebab, program eco-masjid yang awalnya diprakarsai Lembaga Pemuliaan Lingkungan
Hidup dan Sumber Daya Alam MUI sejak 2016,5° meskipun telah menunjukkan banyak manfaat
positif bagi lingkungan, namun kini seolah berjalan stagnan. Menurut laporan dari Haru
Purwanto dan rekan-rekannya, sejak tahun 2022 hingga saat ini, belum terlihat adanya kemajuan
dalam hal perluasan implementasi program eco-masjid ke masjid-masjid lain. Kondisi ini
disebabkan belum tersedianya mitra kolaboratif, baik dari pihak pemerintah maupun sektor
swasta, yang dapat memberikan dukungan dalam pembiayaan maupun pelaksanan program
tersebut.6? Lebih lanjut, perluasan program eco-masjid memerlukan sejumlah biaya, sementara
tidak semua masjid memiliki sumber dana yang mamadai untuk merealisasikannya. Selain itu,

52 Ribut Wijoto, “Ramah Lingkungan, Begini Konsep Eco-Masjid Nurul Jannah yang Digagas PG,
beritajatim.com, 2019, https://beritajatim.com/ramah-lingkungan-begini-konsep-eco-masjid-nurul-jannah-yang-
digagas-pg.

53 Wijoto, “Ramah Lingkungan, Begini Konsep Eco-Masjid Nurul Jannah yang Digagas PG.”

54 Zulkifli dkk., “Program Eco-Masjid Dengan Budidaya Kangkung Darat di Masjid Baitul Izzah Kecamatan
Pujud,” 1.

55 Zulkifli dkk., 1.

56 Irfan dkk., “Ecomasjid: Kontribusi Pengurus Masjid Dalam Membangun Masyarakat Berkelanjutan Melalui
Pengelolaan Lingkungan,” 54-55.

57 Irfan dkk., 55.

58 Prabowo, Ecomasjid: Dari Masjid Makmurkan Bumi, 30.

59 Prabowo, 23.

60 Heru Purwanto dkk., “The Role of the ‘Eco Masjid’ Program in Jakarta in the Development of Awareness of
Eco-Friendly Living Culture,” Cities and Urban Development Journal 2, no. 1 (2024): 4,
https://scholarhub.ui.ac.id/cudj/vol2/iss1/4/.

243
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 235-247

dukungan formal dari pihak pemerintahan juga dianggap penting sebagai dasar legitimasi dalam
memperkenalkan program ini secara lebih luas ke masjid-masjid lainnya. Oleh karenanya,
dibutuhkan adanya kolaborator yang mampu menjadi penghubung antara program eco-masjid
dengan berbagai pemangku kepentingan sebagai titik masuk (entry point), agar program ini dapat
berkembang dan menjangkau lebih banyak masjid.61

Artinya, upaya penyadaran ekologis melalui eco-masjid tidak hanya terbatas pada fatwa,
melainkan juga sosialisasi aktif dan kerja sama antarelemen masyarakat Islam. Kerja-kerja MUI
sebenarnya sudah mengarah ke sana. Tercatat bahwa MUI telah menjalin kemintraan dengan
berbagai pihak dalam rangka memberi edukasi untuk meningkatkan literasi ekologis, sehingga
mampu menumbuhkan budaya peduli lingkungan di tengah kehidupan sosial masyarakat. 62
Namun hal itu dirasa kurang. Diperlukan dukungan konkret dari berbagai elemen masyarakat
Islam, khususnya lembaga-lembaga filantropi Islam, komunitas Muslim, serta para pengusaha
Muslim yang memiliki kelebihan sumber daya, baik finansial maupun jaringan sosial. Sinergi
antara MUI dengan elemen-elemen tersebut menjadi sangat penting untuk memperkuat gerakan
kesadaran ekologi dan implementasi eco-masjid. Dengan adanya komitmen dari pimpinan
institusi atau lembaga tersebut, program eco-masjid dapat difasilitasi secara lebih efektif melalui
aktor-aktor kunci yang memiliki pengaruh dan kapabilitas untuk mendorong implementasi serta
keberlanjutan program.é3

Lembaga filantropi Islam seperti Baznas, LAZISMU, LAZISNU, Dompet Dhuafa, Rumah
Zakat, dan sejenisnya, juga para pengusaha Muslim itu memiliki potensi besar dalam mendukung
dan mendanai program-program strategis MUI terkait masjid ramah lingkungan.¢4 Dana zakat,
infak, dan sedekah yang mereka kelola bisa disinergikan dengan agenda-agenda eco-masjid
sebagai bagian dari ibadah kolektif dalam menjaga bumi sebagai amanat Tuhan.¢5 Ke depannya,
bahkan, bisa terbentuk konsorsium ekonomi hijau berbasis masjid yang menopang kegiatan
ekonomi umat secara ekologis dan berkeadilan.

Sebagai tambahan, kolaborasi dengan para ulama maupun figur publik keagamaan yang
memiliki pengaruh di media sosial (religious influencers) menjadi sangat penting. Dengan otoritas
dan pengaruh mereka, para tokoh dan influencers tersebut dapat menginspirasi serta memotivasi
para pengikutnya untuk ikut terlibat secara aktif dalam mendukung, menyebarluaskan, dan
mengimplementasikan nilai-nilai keberlanjutan yang diusung oleh program Eco-Masjid. 66
Urgensi kolaborasi ini menunjukkan bahwa Islam bukan hanya soal ibadah ritual, melainkan juga
menunjukkan bahwa agama ini peduli terhadap lingkungan, serta bukti bahwa umatnya dapat
bersatu. Kolaborasi ini akan memperkuat posisi MUI sebagai pelopor gerakan keagamaan yang
progresif dan relevan di tengah tantangan zaman, serta menjadikan masjid sebagai pusat
perubahan yang tidak hanya spiritual, tetapi juga ekologis dan sosial.

61 Purwanto dkk., 4.

62 Sofi Mubarok dan Muhammad Afrizal, “Islam dan Sustainable Develeopment: Studi Kasus Menjaga
Lingkungan dan Ekonomi Berkeadilan,” Dauliyah 3, no. 1 (2018): 129-46,
https://doi.org/10.21111/dauliyah.v3i1.1872.

63 Purwanto dkk., “The Role of the ‘Eco Masjid’ Program in Jakarta in the Development of Awareness of Eco-
Friendly Living Culture.”, 6.

64 M. Syahrul Syarifuddin dan Amir Sahidin, “Filantropi Islam Menjawab Problem Kesenjangan Ekonomi
Umat,” JPMA: Jurnal Penelitian Medan Agama 12, no. 2 (2021): 101-9, http://dx.doi.org/10.58836/jpma.v12i2.11506.

65 Amir Sahidin, “Pendayagunaan Zakat dan Wakaf untuk Mencapai Maqashid Syari’ah” Al-Awgqaf: Jurnal
Wakaf dan Ekonomi Islam, vol. 14, no. 2 (2021), 97, https://doi.org/10.47411/al-awqaf.v14i2.148
66 Purwanto dkk., “The Role of the ‘Eco Masjid’ Program in Jakarta in the Development of Awareness of Eco-Friendly
Living Culture.”, 6.

244
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 235-247

D. Simpulan

Persoalan lingkungan hidup atau ekologi merupakan masalah global yang menuntut
adanya pendekatan kolektif dari seluruh elemen masyarakat, termasuk lembaga keagamaan,
untuk memberikan solusi yang efektif dalam menghadapi krisis lingkungan. Dalam konteks
tersebut, Majelis Ulama Indonesia sebagai intitusi keagamaan yang memiliki otoritas
menetapkan fatwa, dan masjid sebagai institusi yang memiliki kedekatan sosial dengan
masyarakat, memiliki potensi strategis untuk menjadi agen perubahan dalam praktik
keberlanjutan lingkungan. Fatwa MUI terkait isu lingkungan dapat memberikan dasar normatif
yang penting dalam menyadarkan umat Islam pentingnya menjaga iklim dan lingkungan, serta
sebagai basis implementasi konsep eco-masjid. Karena itu, untuk mendorong implementasi eco-
masjid secara lebih konkret, MUI perlu melakuan langkah-langkah strategis, yaitu: merumuskan
fatwa khusus tentang urgensi penerapan eco-masjid dan membangun kemitraan strategis dengan
berbagai elemen masyarakat Islam, khususnya lembaga-lembaga filantropi Islam, komunitas
Muslim, serta para pengusaha Muslim yang memiliki kelebihan sumber daya, baik finansial
maupun jaringan sosial.

Namun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena bersifat kualitatif dan
berbasis kajian pustaka, sehingga analisis hanya bertumpu pada karya-karya yang tersedia. Oleh
karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk melakukan studi lapangan dan wawancara
dengan para praktisi eco-masjid, guna menilai efektivitas implementasi kajian ini serta
memahami dinamika yang muncul dalam penerapannya.

DAFTAR PUSTAKA

Amir, Hamzah. Metodologi Penelitian Kepustakaan. Literasi Nusantara, 2020.

Armayanto, Harda, ed. Framework Studi Islam: Kajian Multidisiplin Wacana Keislaman
Kontemporer. Centre for Islamic and Occidental Studies (CIOS), 2021.

Capra, Fritjof, dan Robert March. “The Turning Point: Science, Society, and the Rising Culture.”
Physics Today 35, no. 11 (1982). https://doi.org/10.1063/1.2914857.

Fugnaire, Francisco l. Functional Plant Ecology. CRC Press, 2007.

Hakiki, Muhammad Rafie. “Identifikasi Potensi Penerapan Eco-Masjid Pada Masjid Jamik
Darussalam, Banda Aceh.” Skripsi, UIN Ar-Raniry, 2025.

Hidayat, Eka Rahmat, Hasim Danuri, dan Yanuar Purwanto. “Eco Masjid: the First Milestone of
Sustainable Mosque.” Journal of Islamic Architecture 5, no. 1 (2018).
http://dx.doi.org/10.18860/jia.v5i1.4709.

Irfan, Irfan, Ade Rahman Firdaus, Maharani Yulia, dan Akbarudin Suryamin. “Ecomas;jid:
Kontribusi Pengurus Masjid Dalam Membangun Masyarakat Berkelanjutan Melalui
Pengelolaan Lingkungan.” Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah 10, no. 1 (2025).
https://doi.org/DOI: 10.15575/tadbir.v10i1.

Majelis Ulama, Fatwa. “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 001 /MUNAS-IX/MUI/2015.” 2015, t.t.
Diakses 11 Juni 2025.
https://drive.google.com/file/d/1hE6xZZslfLbNfdsma4e5yKOnBe8qLU6r/view.

Majelis Ulama, Fatwa. “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 04 Tahun 2014 Tentang pelestarian
Satwa Langka Untuk Menjaga Keseimbangan Ekosistem.” 2014.
https://fatwamui.com/storage/116/No.-04-Pelestarian-Satwa-Langka-utk-Menjaga-
Keseimbangan-Ekosistem.pdf.

Majelis Ulama, Fatwa. “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 22 Tahun 2011 Tentang
Pertambangan Ramah Lingkungan.” 2011. https://fatwamui.com/storage/505/No.-22-
Pertambangan-Ramah-Lingkungan_final.pdf.

245
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 235-247

Majelis Ulama, Fatwa. “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 30 Tahun 2016 Tentang Hukum
Pembakaran Hutan Lahan Serta Pengendaliannya.” 2016.
https://mui.or.id/storage/fatwa/81a8933e012a893b9a7adf91891aa6d0-lampiran.pdf.

Majelis Ulama, Fatwa. “Fatwa Majelis Ulama Indonesia, no. 41 Tahun 2014 Tentang Pengelolaan
Sampah Untuk Mencegah Kerusakan Lingkungan.” 2014.
https://fatwamui.com/storage/153/No.-41-Pengelolaan-Sampah-utk-Mencegah-
Kerusakan-Lingkungan.pdf.

Mubarok, Sofi, dan Muhammad Afrizal. “Islam dan Sustainable Develeopment: Studi Kasus
Menjaga Lingkungan dan Ekonomi Berkeadilan.” Dauliyah 3, no. 1 (2018).
https://doi.org/10.21111/dauliyah.v3i1.1872.

Mufid, Moh. “Reasong Ecological Fatwas: The Progressive Response of the Indonesian Ulema
Council (MUI) to the Phenomenon of Climate Change in Indonesia.” Istinbath: Jurnal
Hukum 18, no. 1 (2023). https://doi.org/10.32332/istinbath.v20i02.4824.

Mulasari, Surahma Asti, dan Herman Yuliansyah. Ecomasjid dan Kontribusinya dalam Pengelolaan
Lingkungan dalam Prespektif Keagamaan, ekonomi, Kesehatan Masyarakat, Pendidikan
Karakter dan Pemberdayaan Masyarakat. CV Mine, 2024.

Mulyati, Mumung. “Kontribusi MUI dalam Pengembangan dan Penerapan Hukum Islam di
Indonesia.” Al-Maslahah: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial Islam 7, no. 1 (2019).
https://doi.org/10.30868/am.v7i01.547.

Nasr, Seyyed Hossein. Relegion and The Order of Nature. Oxford University Press, 1996.

Prabowo, Hayu. Ecomasjid: Dari Masjid Makmurkan Bumi. Lembaga Pemulihan Lingkungan Hidup
dan Sumber Daya Alam MUI, 2017.

Purwanto, Heru, Ficky Augusta Imawan, dan Wiliam Reynold. “The Role of the ‘Eco Masjid’
Program in Jakarta in the Development of Awareness of Eco-Friendly Living Culture.”
Cities and Urban Development Journal 2, no. 1 (2024).
https://scholarhub.ui.ac.id/cudj/vol2/iss1/4/.

Qal’aji, Muhammad Rawas. Mu’jam Lughah al-Fuqaha’. Dar al-Nafais, 1988.

Rahmawati, Nur. “Kemenag Revitalisasi Perpustakaan Masjid di 2025, Ini Programnya.”
Kemenag.go.id, 2025. https://kemenag.go.id /nasional /kemenag-revitalisasi-
perpustakaan-masjid-di-2025-ini-programnya-eOee4.

Restya, Winda Putri Diah, Syarifah Zainab, Siti Maisyarah, dan Rizky Alfarizy. “From Eco-Masjid
to Green Campus: Transforming Environmental Awareness Through the Strategic Role
of Mosques.” Aksiologiya: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 8, no. 4 (2024).
https://doi.org/10.30651/aks.v8i4.23187.

Sahidin, Amir. “Pendayagunaan Zakat dan Wakaf untuk Mencapai Maqashid Syari'ah” Al-Awqaf:
Jurnal Wakaf dan Ekonomi Islam, 14, no. 2 (2021). https://doi.org/10.47411/al-
awqaf.v14i2.148

Sayre, Kenneth M. Plato’s Analytic Method. University of Chicago Press, 1969.

Supian, Supian. “Peran dan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Tentang Lingkungan Hidup.”
Ad-Dhuha: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab dan Budaya Islam 1, no. 1 (2020).
https://online-journal.unja.ac.id/Ad-Dhuha/article/view/9136/10123.

Sutton, Mark Q., dan E.N Anderson. Introduction to Cultural Ecology. Altamira Press, 2010.

Syarifuddin, M. Syahrul, dan Amir Sahidin. “Filantropi Islam Menjawab Problem Kesenjangan
Ekonomi Umat.” JPMA: Jurnal Penelitian Medan Agama 12, no. 2 (2021): 101-9.
http://dx.doi.org/10.58836/jpma.v12i2.11506.

Taylor, Bron. Dark Gress Religion, Nature Spirituality and the Planetary Future. University of
California Press, 2010.

Valk, Arnold Van Der. Forest Ecology, Recent Advances in Plant Ecology. Spriger, 2009.

Wijoto, Ribut. “Ramah Lingkungan, Begini Konsep Eco-Masjid Nurul Jannah yang Digagas PG.”
beritajatim.com, 2019. https://beritajatim.com/ramah-lingkungan-begini-konsep-eco-
masjid-nurul-jannah-yang-digagas-pg.

246
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 235-247

Zarkasyi, Hamid Fahmy. “Worldview sebagai Asas Epistemologi Islam.” Dalam Framework Studi
Islam: Kajian Multidisiplin Wacana Keislaman Kontemporer, disunting oleh Harda
Armayanto. Centre for Islamic and Occidental Studies (CIOS), 2021.

Zed, Mestika. Metodologi Penelitian Kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia, 2004.

Zuhaili, Wahbah. Al-Wajiz Fi Ushil al-Figh. Dar al-Fikr al-Muashir, 1999.

Zulkifli, Nurdin, Ferry Fatnanta, Shalahuddin Shalahuddin, dan Imam Suprayogi. “Program Eco-
Masjid Dengan Budidaya Kangkung Darat di Masjid Baitul Izzah Kecamatan Pujud.”
Prosiding Seminar Nasional Pengambdian Kepada Masyarakat 2021(SNPPM-2021) 2
(2021). https://doi.org/10.21009/snppm.021.

247
Vol. 22 No. 02 Juli-Desember 2025



