Al-Mutharahah:

Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan
P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139

Penerapan Kurikulum Pendidikan Agama Islam Berbasis Moderasi
Beragama di Madrasah Aliyah Swasta Kabupaten Pelalawan

Zamsiswaya
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
drzamsiswaya@gmail.com

Jisman
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
jismanarifin961@gmail.com

Satri Handayani
[IAI Diniyyah Pekanbaru
satri@diniyah.ac.id

DOI: 10.46781/al-mutharahah. V20i2.1403
Received :08/01/2025
Revised :23/02/2025
Accepted :12/05/2025
Published :24/05/2025

Abstract

This study examines the implementation of the Islamic Religious Education (IRE) curriculum based
on religious moderation at Private Madrasah Aliyah in Pelalawan Regency. Using a qualitative-
descriptive approach, the study aims to: (1) analyze the policy foundation and implementation of
the IRE curriculum; (2) identify the supporting and hindering factors in its implementation; (3)
describe the concept of religious moderation from the perspective of the teachers; and (4) design a
curriculum based on religious moderation. The findings of the study show that: (1) the IRE
curriculum has been implemented, supported by the tolerant cultural roots of the community,
government regulations, and other facilities; (2) challenges include the lack of understanding
among educators about the broader values of religious moderation and insufficient supervision;
(3) the concept of religious moderation among teachers emphasizes nine core values of
moderation: Tawassuth (the middle path), Tawazun (balance), I'tidal (steadfastness), Tasamuh
(tolerance), Musawah (equality), Syura (consultation), Ishlah (reform), Al-Muhafazhah ‘ala al-
qadim al-shalih wa al-akhdzu bi al-jadid al-ashlah (preserving relevant old traditions while
adopting better new practices), and Tathawwur wa Ibtikar (innovation); and (4) the realization of
the Islamic Religious Education curriculum design based on religious moderation, in both written
curriculum and hidden curriculum formats. This design is based on the Qur'an and Hadith.

Keywords: Curriculum, Islamic Religious Education, Religious Moderation
Abstrak

Penelitian ini mengkaji penerapan kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) berbasis moderasi
beragama di Madrasah Aliyah Swasta Kabupaten Pelalawan. Dengan pendekatan kualitatif-

122
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025


mailto:drzamsiswaya@gmail.com
mailto:jismanarifin961@gmail.com
mailto:satri@diniyah.ac.id

Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan
P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139
deskriptif, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menganalisis dasar kebijakan dan penerapan
kurikulum PAI; (2) mengidentifikasi faktor pendukung dan penghambat dalam pelaksanaannya;
(3) menggambarkan konsep moderasi beragama dari perspektif guru; dan (4) merancang
desain materi kurikulum berbasis moderasi beragama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa:
(1) penerapan kurikulum telah dilaksanakan, didukung oleh budaya masyarakat yang toleran,
regulasi pemerintah, dan sarana prasarana; (2) kendala yang dihadapi meliputi kurangnya
pemahaman pendidik terhadap nilai-nilai moderasi dan minimnya pengawasan; (3) konsep
moderasi beragama di kalangan guru menekankan sembilan nilai utama moderasi: Tawassuth
(jalan tengah), Tawazun (keseimbangan), I'tidal (ketegasan), Tasamuh (toleransi), Musawah
(egaliter), Syura (musyawarah), Ishlah (reformasi), Al-Muhafazhah ‘ala al-qadim al-shalih wa al-
akhdzu bi al-jadid al-ashlah (melestarikan tradisi lama yang relevan dan mengadopsi hal baru
yang lebih baik), serta Tathawwur wa Ibtikar (inovatif); dan (4) terwujudnya desain materi
kurikulum PAI berbasis moderasi beragama, baik dalam bentuk written curriculum maupun
hidden curriculum. Desain ini didasarkan pada Al-Qur’an dan Hadits.

Kata kunci: Kurikulum, Pendidikan Agama Islam, Moderasi Beragama

A. Pendahuluan

Indonesia, sebagai negara dengan keragaman agama, budaya, adat, bahasa, dan etnis,
adalah contoh nyata dari masyarakat multikultural. Meski keberagaman ini merupakan
kekayaan bangsa, jika tidak dikelola dengan baik, dapat menjadi tantangan besar bagi kesatuan
negara. Oleh karena itu, penting bagi pemerintah untuk mengelola perbedaan ini dengan bijak
agar dapat menciptakan persatuan dan kesatuan nasional yang harmonis. Konsep Bhinneka
Tunggal Ika, yang berarti "berbeda-beda tetapi tetap satu”, menjadi semboyan penting dalam
mewujudkan tujuan ini.

Di tengah kemajemukan, tugas pemerintah, khususnya Kementerian Agama, menjadi
sangat strategis, terutama dalam memberikan pembinaan kepada umat beragama dan
memajukan pengetahuan agama.? Salah satu lembaga yang memiliki peran vital dalam
mengimplementasikan tugas ini adalah madrasah. Madrasah tidak hanya sebagai tempat
pendidikan formal, tetapi juga sebagai lembaga yang mengintegrasikan ajaran agama dalam
kehidupan sehari-hari siswa, serta mengajarkan nilai-nilai kebersamaan dalam masyarakat
yang plural.

Saat ini, jenjang pendidikan di bawah Kementerian Agama Indonesia terdiri dari
beberapa level, di antaranya Raudhatul Atfal (RA) setara Taman Kanak-Kanak (TK), Madrasah
Ibtidaiyah (MI) setara Sekolah Dasar (SD), Madrasah Tsanawiyah (MTs) setara Sekolah
Menengah Pertama (SMP), dan Madrasah Aliyah (MA) setara Sekolah Menengah Atas (SMA).3
Meskipun lembaga madrasah di bawah naungan Kementerian Agama lebih terfokus pada
pendidikan agama, tidak berarti bahwa Kementerian Agama tidak berhubungan dengan sekolah
umum. Mata pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) yang diajarkan di sekolah-sekolah umum
juga berada di bawah pembinaan Kemenag, yang mengarah pada integrasi antara pendidikan
agama dan pendidikan umum.

Sebagai negara dengan jumlah penduduk Muslim terbesar di dunia, Indonesia memiliki
beragam aliran dan organisasi keagamaan. Oleh karena itu, moderasi beragama menjadi suatu
sikap yang sangat relevan untuk diterapkan, baik dalam konteks agama maupun dalam
kehidupan bermasyarakat* Moderasi beragama di Indonesia harus dimaknai secara
kontekstual—bukan dengan memodifikasi ajaran agama, tetapi dengan mengajak umat untuk
bersikap moderat, toleran, dan menghindari radikalisasi. Sebagai bangsa yang multikultural,

L Ali Z, Pendidikan Agama Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2010).

2 Farhani, “Moderasi Beragama Dan Kerukunan Umat Beragama,” 2019.

3 Ridwan Nasir, Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal (Jogjakarta: Pustaka Pelajar, 2010).

4 Dawing D, “Mengusung Moderasi Islam Di Tengah Masyarakat Multikultural,” Rausyan Fikr: Jurnal Studi llmu
Ushuluddin Dan Filsafat 13, no. 2 (2017): 225-55.

123
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan
P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139
Indonesia menghadapi tantangan besar dalam menjaga keragaman agar tidak memunculkan
radikalisme agama yang dapat menyebabkan konflik.

Radikalisasi agama, yang sering kali berujung pada konflik vertikal maupun horizontal,
menjadi ancaman nyata bagi persatuan bangsa. Ketegangan antar kelompok yang disebabkan
oleh perbedaan keyakinan dapat dengan mudah memicu kekerasan.> Oleh karena itu, moderasi
dalam beragama sangat penting untuk diterapkan dalam setiap aspek kehidupan, termasuk di
lembaga pendidikan. Saat ini, fenomena radikalisasi telah mulai menyusup ke dalam dunia
pendidikan, termasuk madrasah, melalui pengaruh para pendidik dan peserta didik yang
membawa pemahaman ekstrem ke dalam kelas.6 Ini menunjukkan betapa pentingnya
pendidikan agama yang moderat dan inklusif, yang dapat membentuk sikap toleransi di
kalangan generasi muda.

Berdasarkan data survei yang dilakukan oleh PPIM UIN Jakarta pada 2017, ditemukan
bahwa sekitar 34,3% responden siswa dan mahasiswa memiliki pandangan intoleran terhadap
kelompok agama lain. Bahkan, 58,55% di antaranya memiliki pandangan keagamaan yang
radikal dan fanatik.” Penelitian ini menunjukkan adanya fenomena yang mengkhawatirkan,
yaitu berkembangnya sikap radikal di kalangan pendidik dan peserta didik. Hal ini tidak hanya
terjadi di sekolah umum, tetapi juga di madrasah, yang seharusnya menjadi tempat untuk
mengajarkan nilai-nilai moderasi.

Mengatasi radikalisasi agama di madrasah memerlukan kerjasama antara pemerintah,
lembaga pendidikan, dan masyarakat. Pemerintah, melalui Kementerian Agama, telah
mengeluarkan kebijakan untuk memperkuat moderasi beragama melalui Keputusan Menteri
Agama (KMA No. 328 Tahun 2020). Namun, meskipun kebijakan ini ada, penerapannya masih
perlu diperkuat agar lebih efektif dalam mengatasi radikalisasi yang ada di lingkungan
madrasah. Salah satu langkah yang dapat dilakukan adalah dengan mengintegrasikan nilai-nilai
moderasi beragama dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) di madrasah.

Penerapan kurikulum berbasis moderasi beragama dapat menjadi salah satu instrumen
untuk menciptakan suasana yang lebih inklusif dan harmonis di madrasah. Al-Qur'an
mengajarkan tentang kesetaraan manusia dan pentingnya menjalin hubungan sosial yang baik
di antara umat beragama. Salah satu contoh adalah Surah Al-Hujurat ayat 13 yang menegaskan
bahwa keragaman suku, bangsa, dan agama adalah bagian dari takdir Tuhan, dan yang paling
mulia di sisi-Nya adalah mereka yang paling bertakwa.8

Melalui kurikulum yang berbasis moderasi beragama, diharapkan siswa dapat
memahami dan mengamalkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan mereka, serta mampu
menghargai perbedaan dan membangun toleransi dalam masyarakat. Kurikulum ini tidak hanya
mengajarkan teori, tetapi juga mengintegrasikan praktik keagamaan sehari-hari, seperti salat
berjamaah, kajian agama, dan kegiatan sosial yang berbasis nilai-nilai agama yang moderat.
Dengan demikian, pendidikan agama yang inklusif akan mendorong terciptanya perdamaian
dan keharmonisan di masyarakat.

Dalam penelitian ini, terdapat beberapa istilah yang perlu dijelaskan lebih lanjut untuk
memperjelas maksud dan tujuan dari penelitian, yaitu Penerapan, Kurikulum, Pendidikan
Agama Islam (PAI), dan Moderasi Beragama.

Penerapan mengacu pada proses atau tindakan untuk mengimplementasikan sesuatu,
baik secara individu maupun kelompok, dengan tujuan untuk mencapai hasil yang telah
direncanakan. Penerapan melibatkan beberapa unsur penting, seperti adanya program yang

5 Andy Darmawan, Dialektika Islam Dan Multikulturalisme Di Indonesia, Ikhtiar Mengurai Akar Konflik (Kurnia
kalam semesta, 2009).

6 Tsarina Maharani, “Pintu Masuk Radikalisme Di Madrasah,” MAARIF INSTITUTE, n.d.

7 PPIM UIN Jakarta, “Redam Radikalisme Butuh Pendidikan Keagamaan Inklusif,” 2017.

8 Kemenag RI, Al-Qur’an Al-Karim Dan Terjemahannya Dengan Transliterasi (Semarang: PT. Karya Toha Putra,
2017).

124
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan
P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139
dilaksanakan, kelompok sasaran yang diharapkan menerima manfaat, dan pihak yang
bertanggung jawab dalam pengelolaan dan pengawasan penerapan tersebut.?

Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) di Madrasah Aliyah memiliki peran strategis
dalam menanamkan nilai-nilai moderasi beragama kepada peserta didik. Namun, dalam
praktiknya, penerapan kurikulum yang mengintegrasikan prinsip-prinsip moderasi beragama
masih menghadapi berbagai tantangan, mulai dari pemahaman guru, ketersediaan perangkat
ajar, hingga konteks sosial budaya sekolah. Di sinilah letak pentingnya menelaah bagaimana
kurikulum PAI diimplementasikan di madrasah, khususnya pada lembaga swasta yang sering
kali memiliki keterbatasan sumber daya dibanding madrasah negeri.

Pendidikan Agama Islam (PAI) adalah usaha yang terencana untuk menciptakan suasana
belajar yang memungkinkan peserta didik mengembangkan potensi spiritual keagamaan,
kecerdasan, dan akhlak mulia sesuai dengan ajaran Islam.!® Di Madrasah Aliyah, Pendidikan
Agama Islam mencakup berbagai bidang studi seperti Al-Qur'an Hadits, Aqidah Akhlaqg, Fiqih,
dan Sejarah Kebudayaan Islam.

Moderasi Beragama berarti bersikap adil dan seimbang, di tengah-tengah antara dua
ekstrem, baik ekstrem Kiri (liberal) maupun ekstrem kanan (fundamentalis).!! Moderasi
beragama mengajarkan sikap toleransi, adil, seimbang, dan menghargai perbedaan, serta
menghindari sikap ekstrem yang dapat menimbulkan konflik.12 Dalam konteks pendidikan
agama, moderasi beragama mengajarkan peserta didik untuk bersikap adil, toleran, dan
menghargai keberagaman.

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui dasar kebijakan dan penerapan kurikulum
Pendidikan Agama Islam berbasis moderasi beragama di Madrasah Aliyah Swasta Se-Kabupaten
Pelalawan. Penelitian ini juga bertujuan untuk mengidentifikasi faktor-faktor yang
mempengaruhi penerapan kurikulum PAI berbasis moderasi beragama, serta untuk mengetahui
konsep moderasi beragama dalam perspektif guru Pendidikan Agama Islam di Madrasah Aliyah.
Selain itu, penelitian ini bertujuan untuk menemukan desain materi kurikulum Pendidikan
Agama Islam berbasis moderasi beragama yang diterapkan di Madrasah Aliyah.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan paradigma post-positivisme, yang
bersifat induktif dan bertujuan untuk memahami fenomena sosial berdasarkan data empiris di
lapangan. Penelitian ini termasuk jenis penelitian lapangan (field research), di mana peneliti
secara langsung mengamati dan menggali data dari situasi dan kondisi yang ada di lokasi
penelitian. Dengan pendekatan fenomenologi, penelitian ini berfokus pada pengalaman dan
pemahaman mendalam tentang penerapan kurikulum Pendidikan Agama Islam berbasis
moderasi beragama di Madrasah Aliyah Swasta se-Kabupaten Pelalawan.

Subjek penelitian terdiri dari guru Pendidikan Agama Islam, Kepala Madrasah Aliyah
Swasta, dan pejabat di Kementerian Agama Kabupaten Pelalawan. Informan dipilih berdasarkan
relevansi dan keterlibatan langsung mereka dalam implementasi kurikulum berbasis moderasi
beragama. Total informan terdiri dari 41 guru Pendidikan Agama Islam, 12 Kepala Madrasabh,
dan sejumlah pejabat Kementerian Agama. Lokasi penelitian meliputi 12 Madrasah Aliyah
Swasta di Kabupaten Pelalawan, dengan waktu penelitian berlangsung dari tahap usulan hingga
selesainya penelitian.

9 Peter Salim and Yenny Salim, Kamus Bahasa Indonesia Kontemporer (Jakarta: Modern English Perss, 2002).

10 Aat Syafaat, Sohari Sahrani, and Muslih, Peranan Pendidikan Agama Islam (Jakarta: PT. Raja Grafindo
Persada, 2008).

11 N. Faigah and T. Pransiska, “Radikalisme Islam vs Moderasi Islam: Upaya Membangun Wajah Islam Indonesia
Yang Damai,” Al-Fikra 17, no. 1 (2018): 33-60.

12 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama, 2019).

125
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan
P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139
Data dalam penelitian ini diperoleh dari sumber primer dan sekunder. Sumber primer
meliputi wawancara langsung dengan informan utama, sedangkan sumber sekunder berupa
dokumen resmi, arsip, dan catatan lain yang relevan dengan penelitian. Untuk memastikan
keakuratan data, pengumpulan dilakukan dengan teknik triangulasi, yaitu kombinasi antara
observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Observasi dilakukan untuk mengamati
aktivitas pembelajaran dan interaksi sosial di madrasah. Wawancara mendalam digunakan
untuk menggali pandangan, pengalaman, dan sikap informan terkait penerapan kurikulum
berbasis moderasi beragama. Dokumentasi mencakup analisis perangkat pembelajaran, data
guru dan siswa, serta dokumen lainnya yang relevan.

Analisis data dilakukan menggunakan model Miles dan Huberman, yang terdiri dari tiga
tahap: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan untuk
merangkum informasi penting dan menyaring data yang tidak relevan. Data yang telah
direduksi disajikan secara sistematis untuk memudahkan interpretasi. Langkah terakhir adalah
penarikan kesimpulan, yang dilakukan secara iteratif hingga diperoleh hasil yang valid dan
konsisten. Validitas data diuji menggunakan triangulasi sumber, teknik, dan waktu untuk
memastikan keakuratan dan keandalan temuan penelitian.

C. Hasil dan Pembahasan
1. Kebijakan Madrasah dalam Menerapkan Moderasi Beragama pada Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam di Madrasah Aliyah Swasta di Kabupaten Pelalawan
Kepala madrasah sebagai pemegang otoritas tertinggi di lembaga pendidikan memiliki
peran strategis dalam menyusun dan mengimplementasikan kebijakan, termasuk dalam
penerapan nilai-nilai moderasi beragama. Peraturan Pemerintah (PP) No. 19 Tahun 2017 Pasal
54 ayat 1 dan 2 menyatakan bahwa kepala madrasah bukan sekadar guru dengan tugas
tambahan, melainkan manajer pendidikan yang bertanggung jawab dalam pelaksanaan fungsi
manajerial, pengembangan kewirausahaan, dan supervisi kepada guru serta tenaga
kependidikan. “Kepala satuan pendidikan bertanggung jawab dalam pelaksanaan fungsi
manajerial, pengembangan kewirausahaan, dan supervisi guru serta tenaga kependidikan.” (PP
No. 19 Tahun 2017)
Dalam praktiknya, kebijakan moderasi beragama yang diterapkan oleh kepala madrasah
mencerminkan tiga peran utama:
a. Manajerial
Dalam wawancara yang dilakukan peneliti dengan salah satu kepala Madrasah Aliyah
Swasta di Kabupaten Pelalawan, disebutkan bahwa kepala madrasah berperan sebagai
pengarah utama dalam pengelolaan kurikulum dan kegiatan pembelajaran. Hal ini sejalan
dengan pendapat Robbins dan Coulter,!3 bahwa fungsi manajerial mencakup keterampilan
konseptual (pemahaman terhadap visi institusi), keterampilan kemanusiaan (kemampuan
membina hubungan antarindividu), dan keterampilan teknis (pengelolaan tugas operasional
secara langsung).
b. Entrepreneur
Kepala madrasah juga memiliki tanggung jawab sebagai inovator yang mendorong
pembaharuan pendidikan. Dalam wawancara lanjutan, beberapa guru menyampaikan bahwa
kepala madrasah sering kali menjadi penggagas kegiatan-kegiatan bernuansa toleransi, seperti
seminar lintas agama dan pelatihan guru tentang inklusivitas. Hal ini mendukung pendapat
Mulyasal* yang menyatakan bahwa kepala sekolah sebagai wirausahawan pendidikan harus
mampu menanamkan nilai dan etos Kkerja inovatif dalam satuan pendidikannya.

13 Stephen P. Robbins dan Mary Coulter, Management (New Jersey: Pearson Education, Inc., 2016),
Hal. 7-9.

14 Mulyasa, Manajemen Berbasis Sekolah: Konsep, Strategi, Dan Implementasi (Bandung: PT Remaja
Rosdakarya, 2013).

126
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan
P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139
c. Supervisor
Kepala madrasah bertanggung jawab untuk melakukan supervisi terhadap pekerjaan guru dan
tenaga kependidikan, memastikan proses pembelajaran berjalan sesuai dengan standar yang
ditetapkan.

Dalam konteks kebijakan moderasi beragama, kepala madrasah bertugas merumuskan
dan mengimplementasikan kebijakan yang mendukung terciptanya suasana pendidikan yang
toleran, inklusif, dan menghargai keberagaman. Perumusan kebijakan ini, sebagaimana
dijelaskan oleh Dunn, melibatkan empat fase utama: pencarian masalah, pendefinisian masalah,
spesifikasi masalah, dan pengendalian masalah. Proses ini dimulai dengan mengenali dan
mendefinisikan masalah yang ada di lingkungan madrasah sebagai meta masalah. Dari masalah
ini, dilakukan pendefinisian untuk menghasilkan masalah substantif, yang kemudian
dirumuskan menjadi masalah formal sebagai dasar kebijakan.

Kebijakan kepala madrasah dalam menerapkan moderasi beragama harus
mempertimbangkan berbagai tantangan, seperti kurangnya pemahaman guru tentang nilai-nilai
moderasi atau kendala dalam supervisi. Dengan strategi manajerial yang efektif, kepala
madrasah dapat mengintegrasikan nilai-nilai moderasi beragama ke dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam, baik melalui kurikulum formal maupun program-program non-formal,
seperti kegiatan ekstrakurikuler.

2. Penerapan Kurikulum Pendidikan Agama Islam berbasis moderasi beragama di
Madrasah Aliyah Swasta Di Kabupaten Pelalawan.

Penerapan kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) berbasis moderasi beragama di
Madrasah Aliyah Swasta Kabupaten Pelalawan dimulai dari perencanaan pembelajaran yang
didasarkan pada kurikulum 2013. Kurikulum ini dirancang untuk membentuk sikap dan
karakter peserta didik sesuai dengan nilai-nilai moderasi beragama. Sebagaimana dijelaskan
oleh Latifah Hanum, perangkat pembelajaran seperti silabus dan RPP disusun berdasarkan
kurikulum 2013 untuk mempermudah proses pembelajaran yang berlangsung.!s Temuan
penelitian menunjukkan bahwa penyusunan perangkat pembelajaran di Madrasah Aliyah
Swasta Kabupaten Pelalawan telah mengikuti kurikulum 2013 dan menyisipkan nilai-nilai
moderasi beragama sesuai arahan dari Kementerian Agama RI.

Dalam perencanaan pembelajaran, nilai moderasi beragama tidak dijadikan objek
bahasan khusus, melainkan disisipkan ke dalam materi pembelajaran. Guru-guru Madrasah
Aliyah Swasta Kabupaten Pelalawan memanfaatkan perangkat pembelajaran, seperti RPP,
untuk mengintegrasikan metode yang mendukung tercapainya pemahaman tentang moderasi
beragama. Salah satu pendekatan utama adalah melalui metode diskusi, yang bertujuan
menumbuhkan sikap toleran, menghormati perbedaan, dan mendorong kerja sama di antara
peserta didik.

Pada pelaksanaan pembelajaran, beberapa nilai-nilai moderasi diterapkan secara
sistematis.

a. Nilai Tawazun (Seimbang/Adil)

Dalam pembelajaran, nilai tawazun diterapkan dengan membiasakan siswa membaca Al-
Qur'an sebelum pelajaran dimulai untuk menyeimbangkan aspek duniawi dan ukhrawi. Guru
juga berperan aktif dalam meluruskan pemahaman yang keliru agar siswa memiliki pandangan
yang seimbang dalam mempelajari ilmu pengetahuan.

b. Nilai Tawassuth (Tidak Berlebihan)

Guru mengarahkan siswa untuk bersikap pertengahan dalam menghadapi fenomena
sosial, tidak fanatik, dan tidak condong pada ekstremitas. Guru juga mengajarkan siswa untuk
bijak dalam mengambil sikap dan pemahaman, sehingga mampu menghindari sikap radikal atau
berlebihan.

15 Latifah Hanum, Perencanaan Pembelajaran (Syiah Kuala University Press, 2017).

127
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah

0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139
c. Nilai I'tidal (Bersikap Tegak Lurus/Adil)

Guru menekankan pentingnya sikap adil dalam menerima dan mempraktikkan ilmu.
Dalam kelas, keadilan ditunjukkan dengan memberikan perlakuan yang setara kepada semua
siswa dan memastikan mereka memahami pentingnya keadilan sebagai nilai utama dalam
kehidupan bermasyarakat.

d. Nilai Tasamuh (Toleransi)

Nilai ini diwujudkan melalui diskusi kelompok, di mana siswa diajarkan untuk
menghargai pendapat yang berbeda, bekerja sama dalam kelompok, dan menyelesaikan konflik
dengan cara yang damai. Guru memastikan bahwa siswa memahami pentingnya menghormati
keberagaman dalam interaksi sosial mereka.

e. Nilai Musawah (Egaliter/Persamaan)

Guru mendorong siswa untuk memperlakukan sesama dengan kesetaraan dan
menghargai hak setiap individu. Nilai ini diterapkan dalam kegiatan kelompok yang
mengajarkan siswa untuk bekerja secara kolektif tanpa diskriminasi.

f. Nilai Syura (Musyawarah/Kerjasama)

Musyawarah ditekankan dalam pembelajaran dengan melibatkan siswa dalam
pengambilan keputusan kelompok. Kegiatan ini mengajarkan pentingnya kerja sama, dialog,
dan pengambilan keputusan yang inklusif sebagai bentuk implementasi moderasi beragama.

Hasil penerapan kurikulum PAI berbasis moderasi beragama di Madrasah Aliyah Swasta
Kabupaten Pelalawan menunjukkan beberapa implikasi penting:

1. Adil
Siswa dilatih untuk bersikap adil dalam hubungan dengan Tuhan, sesama manusia, dan
lingkungan. Hal ini mencakup melaksanakan ibadah tanpa berlebihan, menghormati perbedaan,
dan menjaga kelestarian alam.

2. Seimbang
Siswa diajarkan untuk tidak ekstrem dalam berpikir atau bertindak. Keseimbangan ini terlihat
dari penguatan nilai-nilai duniawi dan ukhrawi dalam kehidupan sehari-hari.

3. Tenggang Rasa
Pembelajaran menanamkan penghargaan terhadap perbedaan, seperti menghormati guru,
sesama siswa, dan komunitas madrasah. Sikap tenggang rasa ini terlihat dalam perilaku sehari-
hari siswa yang sopan dan tidak meremehkan orang lain.

4. Memiliki Jiwa Nasionalis
Aktivitas seperti upacara bendera membangun rasa cinta tanah air dan menghormati aturan
yang berlaku. Siswa diarahkan untuk tertib dan menciptakan lingkungan madrasah yang
harmonis.

5. Toleran

Diskusi dan kerja kelompok mendorong siswa untuk menghargai perbedaan pendapat,
menghormati pemahaman yang berbeda, dan tetap menjalin persahabatan meskipun terdapat
perbedaan latar belakang.

Dengan pendekatan ini, moderasi beragama di madrasah tidak hanya menjadi bagian dari
pembelajaran formal, tetapi juga membentuk karakter siswa dalam aktivitas sehari-hari, baik di
lingkungan madrasah maupun masyarakat.

3. Kerjasama Madrasah dalam Mengimplementasikan Nilai-Nilai Moderasi
Beragama dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

Pendidikan merupakan usaha sadar dan terencana untuk menciptakan suasana belajar
yang memungkinkan peserta didik mengembangkan potensi spiritual, akhlak, dan keterampilan
yang dibutuhkan dalam masyarakat. Dalam hal ini, madrasah menjadi salah satu institusi yang
memiliki peran penting dalam mencetak generasi yang berkarakter dan berbasis nilai-nilai
moderasi beragama. Implementasi nilai-nilai ini memerlukan kerjasama sinergis antara
madrasah, guru, orang tua, masyarakat, dan alumni.

Madrasah Aliyah Swasta di Kabupaten Pelalawan menunjukkan hubungan yang baik
dengan masyarakat setempat. Partisipasi masyarakat dalam memajukan madrasah terlihat dari

128
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan
P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139
tingginya dukungan moral dan finansial yang diberikan. Orang tua siswa, sebagai salah satu
bagian dari masyarakat, juga memiliki peran penting dalam mendukung pendidikan formal.
Melalui komunikasi yang baik dengan madrasah, orang tua dapat berbagi informasi tentang
latar belakang dan karakter anak-anak mereka. Informasi ini sangat bermanfaat bagi guru
dalam merancang metode pembelajaran yang sesuai untuk mendidik siswa berdasarkan
karakter dan kebutuhan mereka.1¢

Kerjasama ini tidak hanya memberikan manfaat kepada orang tua, tetapi juga kepada
guru. Guru dapat memperoleh perspektif yang lebih luas tentang siswa melalui masukan dari
orang tua, termasuk wawasan tentang kondisi sosial dan budaya tempat siswa dibesarkan. Hal
ini membantu guru mengadaptasi materi ajar dengan konteks siswa sehingga pembelajaran
menjadi lebih relevan dan efektif. Selain itu, hubungan yang erat antara guru dan orang tua
memperkuat rasa tanggung jawab bersama dalam membentuk karakter moderat siswa.

Masyarakat, termasuk alumni madrasah, juga memiliki peran signifikan dalam
mendukung penguatan nilai-nilai moderasi beragama. Alumni, sebagai individu yang telah
mengalami pendidikan di madrasah, memiliki ikatan emosional yang kuat dengan lembaga
tersebut. Mereka sering kali terlibat dalam memberikan dukungan moral, materi, maupun
pengalaman berharga kepada siswa saat ini. Kehadiran alumni dalam berbagai kegiatan
madrasah membantu memperkuat visi dan misi moderasi beragama, sekaligus memberikan
contoh nyata penerapan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan nyata.

Esensi dari kerjasama antara madrasah dan masyarakat adalah membangun keterlibatan,
kepemilikan, dan dukungan yang berkelanjutan terhadap madrasah. Hubungan yang baik ini
menciptakan suasana pendidikan yang kondusif bagi pembentukan karakter siswa yang
inklusif, toleran, dan peduli sosial. Melalui kolaborasi yang erat ini, nilai-nilai moderasi
beragama dapat diintegrasikan tidak hanya dalam pembelajaran formal, tetapi juga dalam
kehidupan sehari-hari siswa.

4. Moderasi Beragama dalam Perspektif Pendidikan Islam

Moderasi beragama adalah konsep yang sangat relevan di berbagai konteks, terutama
dalam kehidupan masyarakat yang majemuk seperti Indonesia. Konsep ini berfungsi sebagai
penyeimbang antara sikap eksklusif (praktik keagamaan pribadi) dan inklusif (menghormati
keyakinan agama lain). Keseimbangan ini mencegah ekstremitas dalam beragama, baik berupa
fanatisme berlebihan maupun liberalisme tanpa batas. Moderasi beragama menjadi solusi
utama untuk menghindari konflik yang disebabkan oleh dua kutub ekstrem: ekstrem kanan
(ultra-konservatif) dan ekstrem Kkiri (liberal).1?

Pentingnya Moderasi Beragama dalam Kehidupan Beragama
Dalam sejarah pemikiran Islam, moderasi beragama sering dirujuk dengan istilah
wasathiyyah, yang berarti jalan tengah atau keseimbangan. Pemikir seperti Muhammad Rasyid
Ridha, Muhammad Shaltut, Yusuf al-Qaradhawi, dan Wahbah al-Zuhayli telah mengembangkan
wacana ini sejak awal abad ke-20. Pendekatan wasathiyyah menekankan pentingnya toleransi,
keadilan, dan kebijaksanaan dalam menghadapi perbedaan keagamaan.18
Namun, ancaman terbesar bagi moderasi beragama adalah ekstremitas. Fanatisme yang
berlebihan sering kali membawa agama keluar dari tujuan mulianya, yaitu memberikan
manfaat bagi kemanusiaan. Ketika agama dijalankan dengan emosi yang tidak terkendali,
hasilnya adalah tindakan intoleran dan kekerasan, yang justru menodai nilai-nilai dasar agama
itu sendiri.
Keberagaman adalah takdir yang telah ditetapkan oleh Allah SWT. Indonesia, dengan latar
belakang budaya, adat istiadat, suku, dan agama yang beragam, menjadi contoh nyata dari

16 Ngalim Purwanto, llmu Pendidikan Teoretis Dan Praktis (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2007).

17 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama.

18 Azyumardi Azra, “Islam Indonesia Inklusif Vs Eksklusif: Dinamika Keberagamaan Umat Muslimin,” Makalah
Untuk Pengajian Ramadhan PP Muhammadiyah, 2017.

129
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan
P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139
pluralitas yang dikehendaki Tuhan. Dalam upaya menciptakan kerukunan, berbagai langkah
telah dilakukan, baik melalui kebijakan konstitusional maupun pendekatan berbasis kesadaran
pluralitas.1®
1. Upaya Konstitusional dan Politik: Pemerintah mengeluarkan berbagai kebijakan,
undang-undang, dan peraturan untuk mendukung kehidupan yang harmonis di tengah
pluralitas masyarakat.20
2. Pendekatan Kesadaran Pluralitas: Melalui dialog antaragama dan pendidikan,
masyarakat diajak untuk menyadari kesamaan nilai-nilai kemanusiaan yang menjadi
dasar bagi kerukunan.2!

Tantangan Moderasi Beragama di Indonesia

Meski moderasi beragama terus dikembangkan, tantangan tetap ada. Konflik sosial yang
berkedok agama, seperti kasus Tolikara (2015) dan Singkil (2015), menunjukkan bagaimana
intoleransi dapat memicu tindakan kekerasan. Selama pandemi Covid-19, diskriminasi terhadap
kelompok agama tertentu dan stigma terhadap etnis tertentu menambah daftar tantangan
moderasi beragama di Indonesia.??

Intoleransi, sektarianisme, dan radikalisme adalah ancaman serius yang harus dihadapi.
Konflik yang muncul sering kali tidak murni dipicu oleh agama, tetapi oleh faktor lain seperti
ketimpangan sosial, ekonomi, dan politik. Oleh karena itu, moderasi beragama harus dipandang
sebagai langkah strategis untuk mengatasi penyebab konflik secara menyeluruh.23

Peran Pendidikan Islam dalam Moderasi Beragama

Pendidikan Islam memiliki peran vital dalam menanamkan nilai-nilai moderasi kepada
generasi muda. Melalui pengajaran yang berbasis pada Al-Qur'an dan prinsip wasathiyyah,
siswa diajarkan untuk menghargai keberagaman, bersikap adil, dan menghindari ekstremitas
dalam kehidupan sehari-hari.

Sikap dan perilaku seorang Muslim sangat dipengaruhi oleh pemahaman ajaran
agamanya yang bersumber dari kitab suci Al-Qur’an. Islam mengajarkan pentingnya mengikuti
syariat sebagai pedoman hidup yang menjamin kebahagiaan di dunia dan keselamatan di
akhirat. Islam juga mengecam segala bentuk ekstremitas, baik dalam ibadah, akhlak, maupun
hubungan sosial. Moderasi beragama menjadi prinsip utama dalam menjalankan ajaran Islam
secara bijaksana dan relevan dengan konteks masyarakat plural.

Dengan berlandaskan prinsip-prinsip moderasi, pendidikan Islam tidak hanya
mengajarkan siswa untuk menjalankan ajaran agamanya dengan benar, tetapi juga untuk
menciptakan harmoni sosial di lingkungan masyarakat.

a. Konsep Moderasi Beragama
Kata moderasi berasal dari bahasa Latin moderatio, yang berarti keseimbangan atau
sedang (tidak berlebihan maupun kekurangan).24 Kata ini juga merujuk pada pengendalian diri
terhadap sikap yang ekstrem. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), moderasi memiliki
dua arti: pertama, mengurangi kekerasan, dan kedua, menghindari hal-hal yang ekstrem.z>
Ketika seseorang dikatakan bersikap moderat, ia dinilai memiliki sikap wajar, tidak ekstrem,
dan seimbang dalam bertindak atau berpendapat.

1% Kemenag RI, “Al-Hujurat Ayat 13,” in Al-Qur’an Al-Karim Dan Terjemahannya Dengan Transliterasi, 2017.

20 Made Made Saihu and Abdul Aziz, “Implementasi Metode Pendidikan Pluralisme Dalam Mata Pelajaran
Pendidikan Agama Islam,” Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 1 (2020): 131,
https://doi.org/https://doi.org/10.29240/belajea.v5i1.1037.

21 Syahrin Harahap, Teologi Kerukunan (Jakarta: Prenada Media, 2011).

22 Fathorrahman Ghufron, Ekspresi Keberagamaan Di Era Milenium (Yogyakarta: IRCiSoD, 2016).

2 Faigah and Pransiska, “Radikalisme Islam vs Moderasi Islam: Upaya Membangun Wajah Islam Indonesia Yang
Damai.”

24 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama.

25 “KBBI,” n.d.

130
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139

Kementerian Agama dalam buku Moderasi Beragama mendefinisikan moderasi beragama
sebagai keyakinan yang kokoh terhadap esensi ajaran agama yang dianut, namun tetap terbuka
untuk berbagi kebenaran dengan interpretasi agama yang berbeda. Moderasi beragama
mencerminkan sikap keterbukaan, penerimaan, dan sinergi antara berbagai kelompok agama.
Secara umum, moderasi beragama bertujuan untuk mencapai keseimbangan dalam keyakinan,
moral, dan perilaku.26

Sebaliknya, ekstremisme adalah tindakan atau sikap berlebihan (tatharruf), yang dalam
konteks agama dapat berupa fanatisme, radikalisme, atau pelampauan batas yang ditentukan
oleh hukum agama. Dalam bahasa Arab, istilah ekstremisme dapat diterjemahkan sebagai al-
guluw dan tasyaddud. Meski tidak secara langsung disebutkan dalam Al-Qur’an, turunannya,
seperti kata syadid, memiliki arti keras atau tegas.?’” Ekstremisme dalam beragama dapat
didefinisikan sebagai sikap melampaui batas yang telah ditetapkan oleh Allah SWT, baik dalam
akidah, ibadah, maupun hubungan sosial.

Moderasi dalam Perspektif Islam

Dalam Islam, moderasi dikenal dengan istilah wasathiyyah, yang secara harfiah berarti
keseimbangan, keadilan, atau posisi tengah. Al-Asfahaniy mendefinisikan wasath sebagai
pertengahan antara dua batas, yang melambangkan nilai-nilai keadilan dan kebijaksanaan.z8
Dalam Mu’jam al-Wasit, wasathiyyah diartikan sebagai sikap sederhana, pilihan terbaik, dan
tidak berlebihan.2® Ibnu Asyur membagi makna wasathiyyah menjadi dua: pertama, definisi
etimologis, yaitu posisi tengah yang seimbang; dan kedua, definisi terminologis, yaitu sikap
beragama yang didasarkan pada pola pikir lurus dan adil.3°

Quraisy Shihab mendeskripsikan moderasi Islam sebagai sikap yang berada di tengah,
tidak condong pada ifrath (berlebih-lebihan) maupun tafrith (meremehkan). Dalam moderasi
Islam, terdapat keseimbangan antara hak ruh dan hak badan, tanpa mengabaikan salah
satunya.?! Pemikiran moderasi juga mengajarkan pendekatan objektif dan komprehensif dalam
melihat permasalahan, termasuk isu pluralitas agama.

Moderasi adalah sifat istimewa yang dianugerahkan Allah SWT kepada umat Muslim. Sifat
ini menjadikan umat Islam sebagai umat terbaik (khaira ummah), yang moderat dalam segala
aspek kehidupan, baik dalam beragama maupun bersosial. Dalam pandangan Quraisy Shihab,
moderasi beragama adalah upaya untuk menghindari ekstremitas, baik dalam praktik
keagamaan maupun interaksi sosial.32

Untuk mencapai moderasi beragama, diperlukan kemampuan berpikir objektif, sikap
bijaksana, dan pemahaman mendalam terhadap teks-teks agama. Penafsiran yang tepat
terhadap ajaran agama sangat dibutuhkan agar tercipta pemahaman yang moderat, tidak
ekstrem, dan selaras dengan prinsip keadilan serta kemanusiaan.

b. Respons Al-Qur’an tentang Moderasi Beragama
Al-Qur'an telah diterima secara konsensus oleh para cendekiawan Muslim sebagai
sumber utama yang paling penting dalam Islam, baik dalam akidah, syariat, maupun ilmu
pengetahuan. Sejak zaman Rasulullah hingga hari kiamat, Al-Qur’an tetap menjadi rujukan yang
fundamental dan relevan bagi umat Islam. Dalam banyak ayat, Al-Qur'an memberikan panduan

26 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama.

27 Abd Aziz, Athoillah Islamy, and Saihu, “Existence of Naht Method in the Development of Contemporary
Arabic Language,” Taqdir: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Dan Kebahasaaraban 5, no. 2 (2019),
https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/10.19109/taqdir.v5i2.4926.

28 Al-Alamah al-Raghib Al-Asfahaniy, Mufradat Al-Fadz Al-Qur’an (Beirut: Dar al Qalam, 2009).

2% Syauqi Dhoif, Al-Mu’jam Al-Wasith (Mesir: ZIB, 1972).

30 |bnu ’Asyur, At-Tahrir Wa at-Tanwir (Tunis: ad-Dar Tunisiyyah, 1984).

31 Khalil Nurul Islam, “Moderasi Beragama Di Tengah Pluralitas Bangsa: Tinjauan Revolusi Mental Perspektif Al-
Qur’an Khalil Nurul Islam,” Kuriositas: Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan 13, no. 1 (2020): 34-35.

32 Afrizal Nur and Mukhlis, “Konsep Wasathiyah Dalam Al-Qur’an: Studi Komparatif Antara Tafsir At-Tahrir Wa
At-Tanwir Dan Aisar AtTafsir,” Jurnal An-Nur 4, no. 2 (2015): 206.

131
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan
P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139
mengenai konsep moderasi beragama atau wasathiyyah dalam kehidupan umat Islam, yang
menunjukkan cara beragama yang seimbang antara sikap eksklusif dan inklusif.

Al-Qur'an menggunakan istilah-istilah yang menggambarkan sikap moderat yang dapat
dipahami oleh umat manusia sesuai dengan kapasitasnya. Seperti yang dijelaskan oleh Imam Al-
Ghazali, firman Allah SWT itu dekat dengan bahasa manusia, diambil dari apa adanya dalam diri
manusia dan dari apa yang ada di hadapan manusia agar manusia dapat memahaminya.33 Salah
satu istilah yang digunakan dalam Al-Qur'an adalah kata wasath (pertengahan), yang
mengandung berbagai arti seperti keadilan, keseimbangan, dan keterbukaan.34

Dalam tafsiran para ulama, seperti At-Thabari, Al-Qurtubi, Ibn Katsir, dan As-Shalabi,
umat Islam dipandang sebagai umat moderat, karena mereka berada di tengah antara dua
kutub ekstrem: satu sisi ekstrem kanan (ultra-konservatif) dan sisi lainnya ekstrem Kiri
(liberal). Umat Islam diakui sebagai umat yang menjaga keseimbangan antara dunia dan
akhirat, tanpa berlebihan dalam keduanya. Mereka bukan seperti kelompok Nasrani yang
terjebak dalam ekstremitas kerahiban, yang menolak dunia dan kodrat manusia, maupun
seperti kelompok Yahudi yang dikenal karena membelokkan wahyu dan melakukan tindakan
menyimpang.3>

Al-Maraghi dalam tafsirnya menekankan bahwa Islam datang untuk menjembatani dua
kelompok ekstrem. Kelompok pertama adalah mereka yang hanya memprioritaskan
kepentingan fisik dan duniawi, seperti Yahudi dan kaum musyrikin. Kelompok kedua adalah
mereka yang terlalu berfokus pada urusan spiritual, seperti kelompok Nasrani, al-Sabi’ah, dan
Wathniyyah. Islam, menurut Al-Maraghi, menggabungkan keduanya dalam keseimbangan
antara kebutuhan spiritual dan fisik, sehingga umat Islam menjadi umat yang sempurna,
memiliki kedalaman spiritual dan kekuatan fisik untuk melakukan perubahan positif.3¢

Ayat-ayat Al-Qur’an yang Menegaskan Moderasi Beragama
Al-Qur'an mengisyaratkan pentingnya berperilaku moderat dalam banyak ayatnya.
Salah satunya adalah dalam Surah Al-Isra (17:29), yang berbicara tentang keseimbangan dalam
tindakan:
& 2 Py ° ° . - PPN - o% ~
5302 sl G e A8 glot 5 g Sl ) S5l A 2 Y
Artinya : Dan janganlah kamu jadikan tanganmu terbelenggu pada lehermu dan
janganlah kamu terlalu mengulurkannya karena itu kamu menjadi tercela dan menyesal. (QS.
Al-Isra: 29).

Ayat ini menekankan pentingnya menjaga keseimbangan dalam perilaku, agar tidak
terlalu berlebihan atau terlalu kikir. Hal ini menggambarkan prinsip moderasi dalam
kehidupan. Ayat tersebut tidak hanya berbicara soal keseimbangan dalam harta dan
pengeluaran, tetapi mencerminkan nilai universal dari prinsip moderasi (wasathiyyah) dalam
semua aspek kehidupan, termasuk dalam beragama. Moderasi dalam beragama berarti menolak
segala bentuk ekstremisme, baik dalam bentuk radikalisme (ghuluw) maupun sikap acuh
(tafrit).

33 Abu Hamid Muhammad lbn Muhammad ibn Muhammad Al-Ghazali, lhya Ulum Al-Din, vol. 1 (Kairo: Isa Bab
al-Halabi, 1998).

34 Muhammad Mutawalli Al-Sya’rawi, Tafsir Wa Khawatir Al-lmam Muhammad Mutawalli Al- Sha’rawi, 1st ed.
(Mesir, 2010).

35 |bnu Jarir At-Thabari, Tafsir At-Thabari, vol. 2, n.d.; Ibnu Katsir, Tafsir Al-Quran Al-Adzim, vol. 1 (Beirut: Dar
Al-Fikri, 1994); Ali Muhammad As-Shalabiy, Al-Wasathiyah Fil Qur’an Al-Karim (Kairo: Mu’assasah Igra’ Linasyri
watauzi wattarjamah, 2007).

36 Ahmad Mustafa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 2 (Kairo: Dar al-Salam, 2002).

132
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan
P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139
Di dalam Surah Al-Isra (17:110), Al-Qur'an juga menyebutkan tentang cara yang
seimbang dalam berdoa :

. AR 1. o/of‘ 0 S Tz 1% 08 %2 (& @7 £1° 4 ° //.L ° “

G EoE V5 Abdlay 2% Vs s s a5 15806 61 2290 1,830 of il 123 5

7 % ‘~ 40, W7o,

M S G 4205

Artinya: Serulah Allah SWT atau serulah Ar-Rahman. dengan nama yang mana saja kamu

seru, Dia mempunyai Al asmaaul husna (nama-nama yang terbaik) dan janganlah kamu

mengeraskan suaramu dalam shalatmu dan janganlah pula merendahkannya dan carilah jalan
tengah di antara kedua itu. (QS Al-Isra: 110).

Ayat ini mengajarkan cara berdoa dengan tidak terlalu keras atau terlalu pelan, melainkan

dengan cara yang seimbang, yang mencerminkan prinsip moderasi dalam segala aspek
kehidupan, termasuk dalam ibadah.

Peringatan terhadap Ekstremisme dalam Islam

Rasulullah SAW juga mengingatkan umatnya agar menghindari ekstremisme dalam
beragama. Dalam sebuah hadits, setelah selesai melempar jumrah Aqabah pada 10 Dzulhijjah,
Rasulullah meminta sahabatnya, Ibn Abbas, untuk berhati-hati terhadap sikap ghuluw
(berlebihan) dalam beragama. Kisah ini menunjukkan bahwa bahkan dalam tindakan simbolis
seperti melempar batu, umat Islam harus menghindari sikap berlebihan, karena dapat berakibat
pada penyimpangan dari prinsip moderasi yang diajarkan oleh Islam.

Imam Yusuf al-Qaradawi juga memperingatkan bahwa ghuluw dalam beragama tidak
hanya dapat menjauhkan seseorang dari sikap wasathiyyah, tetapi dapat menumbuhkan
perilaku buruk seperti fanatisme berlebihan, mempersulit diri dan orang lain, serta
mengafirkan mereka yang memiliki pandangan berbeda.3”

Definisi Moderasi Menurut Para Ulama

Ahmad Umar Hasyim dalam bukunya Wasathiyyah al-Islam menjelaskan bahwa moderasi
adalah keseimbangan antara dua sisi yang berlawanan. Moderasi beragama berarti tidak
berlebihan dalam hal apapun dan selalu menjaga kualitas serta kesempurnaan dalam beribadah
dan berinteraksi sosial. Yusuf al-Qaradawi mendefinisikan moderasi sebagai al-tawazun, yaitu
upaya menjaga keseimbangan antara dua hal yang berlawanan, sehingga tidak ada satu sisi yang
mendominasi dan meniadakan yang lain. Ini bisa dilihat, misalnya, dalam keseimbangan antara
spiritualisme dan materialisme, individualisme dan sosialisme, serta realistis dan idealis.38

Moderasi dalam Islam adalah sebuah prinsip yang mengutamakan keseimbangan dalam
segala hal, baik dalam agama maupun kehidupan sosial, yang menjunjung tinggi keadilan dan
kesetaraan, tanpa berlebihan atau kekurangan. Ini merupakan ajaran yang harus dijaga dan
diterapkan oleh setiap Muslim, baik dalam ibadah maupun dalam kehidupan sehari-hari.3?

c. Prinsip-Prinsip Moderasi Beragama
Moderasi beragama mencakup perubahan mendasar dalam cara berpikir, pola keyakinan,
dan perasaan spiritual yang mengarahkan perilaku manusia. Hal ini berkaitan erat dengan
revolusi mental, yang berfokus pada pengisian pikiran manusia dengan nilai-nilai luhur,
termasuk budaya, falsafah bangsa, dan agama. Nilai-nilai tersebut menjadi dasar pembentukan

37 Yusuf Al-Qaradawi, Al-Sahwah Al-Islamiyyah Bayna Al-Jumud Wa AlTatarruf (Kairo: Dar al- Shurug, 2001).
38 Yusuf Al-Qaradawi, Al-Khasais Al-Ammah Li Al-Islam (Kairo: Maktabah Wahbah, 1996).

3% Muhammad Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama (Jakarta: Lentera
Hati, 2019).

133
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan
P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139
karakter individu yang baik. Secara khusus, Al-Qur'an menekankan moderasi beragama
berdasarkan beberapa prinsip utama, yaitu universalitas, integrasi, dan multikulturalisme.*0
1. Prinsip Universalitas

Pemahaman keagamaan seseorang harus mengacu pada prinsip universalitas Islam
sebagai agama yang damai dan membawa rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil alamin).
Prinsip ini dilandasi oleh keyakinan bahwa Tuhan menciptakan manusia dalam berbagai
golongan, yang masing-masing diberikan utusan untuk menciptakan kedamaian berdasarkan
ajaran Tuhan yang universal.4!

Untuk menerapkan prinsip ini, manusia perlu memiliki pengetahuan luas tentang tema-
tema agama yang sering disalahpahami. Sikap keterbukaan dan universalitas keilmuan tanpa
batasan ideologi, regionalisme, atau sektarianisme menjadi kunci utama. Islam, sebagai agama
universal, telah melahirkan peradaban besar melalui pemahaman yang mendalam dan
penerapan nilai-nilai inklusif.42

Dalam q.s al- an biya’ : 107 Allah ber firman :

@D Gadall &35 V) Sl G

Artinya : “Kami tidak mengutus engkau (Nabi Muhammad), kecuali sebagai rahmat bagi
seluruh alam”. (Al-Anbiya’: 107)

Ayat di atas Menunjukkan bahwa misi Islam adalah untuk seluruh umat manusia dan
bukan kelompok tertentu saja. Dalam konteks modern, penting bagi umat Islam untuk
mengembangkan pola pikir terbuka (open mind) yang mampu menimbang, memilah, dan
memilih berbagai fenomena global. Selain itu, umat Islam perlu memiliki kemampuan kritik diri
(self-critique) terhadap tradisi, budaya, dan peradabannya sendiri untuk menilai relevansinya
dalam peradaban manusia saat ini. Dengan pendekatan ini, umat Islam dapat mempertahankan
nilai-nilai lama yang baik sekaligus mengambil nilai-nilai baru yang lebih baik.*3

2. Prinsip Integrasi

Prinsip integrasi menekankan pentingnya perpaduan antara berbagai bidang keilmuan
untuk memperkaya pemahaman agama. Masyarakat perlu diberikan wawasan keagamaan yang
tidak hanya normatif-teologis, tetapi juga integratif dengan ilmu-ilmu lain.

Tokoh-tokoh seperti Kuntowijoyo, Imam Suprayogo, dan M. Amin Abdullah telah
menawarkan pendekatan yang menggabungkan ilmu agama dengan ilmu umum. Misalnya,
Kuntowijoyo mengusulkan integrasi ilmu agama dalam disiplin ilmu umum.* Imam Suprayogo
mengembangkan pendekatan "pohon ilmu" yang memperkuat keterkaitan antara ilmu agama
dan ilmu lainnya.#> Sementara itu, M. Amin Abdullah mengedepankan konsep integrasi-
interkoneksi, di mana ajaran agama saling berinteraksi untuk menambah wawasan
keberagamaan.*6

40 Maragustam, “Paradigma Revolusi Mental Dalam Pembentukan Karakter Bangsa Berbasis Sinergitas Islam
Dan Filsafat Pendidikan,” Jurnal Pendidikan Agama Islam Fakultas IImu Tarbiyah Dan Keguruan UIN Sunan
Kalijaga 12, no. 2 (2015): 161.

41 Nurcholis Madjid, Islam Doktrin Dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 2008).

42 Omar Mohammad Al-Syaibani, Falsafah Pendidikan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1979).

43 Munzir Hitami, “Universalitas Nilai-Nilai Islam: Mengungkap Makna Al-Din,” Jurnal Toleransi: Media
Komunikasi Umat Beragama 12, no. 1 (2020): 45—46.

44 Kuntowijoyo, Islam Sebagai llmu: Epistimologi, Metodologi Dan Etika (Yogyakarta: Teraju, 2004).

4> Imam Suprayogo, Paradigma Pengembangan Keilmuan Pada Perguruan Tinggi: Konsep Pendidikan Tinggi
Yang Dikembangkan UIN Malang (Malang: UIN Malang Press, 2005).

46 M. Amin Abdullah, Islamic Studie Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif, 7th ed.
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012).

134
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah

0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139
Dalam g.s al- Hujurat 13 Allah ber firman :

A 1 e ST O Tkl 18 o iClesg s S5 BTCHERRR b
® 5 e O

Artinya : “Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari seorang laki-
laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku
agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah
orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Mahateliti”. (Q.S. Al-
Hujarat : 13)

Ayat di atas Menekankan pentingnya pengakuan terhadap keberagaman dan
persaudaraan antarsuku dan bangsa. Prinsip integrasi ini memungkinkan umat Islam untuk
memahami agama secara holistik, menguji dan memberikan masukan terhadap objek keilmuan,
serta menciptakan kerukunan baru yang kreatif. Dengan demikian, integrasi menjadi sarana
untuk menyatukan elemen-elemen berbeda dalam kehidupan keagamaan dan sosial.

3. Prinsip Multikulturalisme

Multikulturalisme menegaskan bahwa agama apapun tidak mengajarkan kekerasan.
Sebaliknya, agama menekankan nilai-nilai kasih sayang, penghormatan, dan kedamaian dalam
kehidupan masyarakat yang majemuk. Untuk membangun toleransi dan kerukunan, beberapa
langkah yang dapat dilakukan adalah:

e Reformulasi budaya dan reinterpretasi doktrin agama yang sering digunakan sebagai
alasan tindakan kekerasan.

e Dialog antaragama untuk memahami tradisi, multikulturalisme, dan gagasan modern.

e Praktik penghormatan terhadap perbedaan, seperti saling mengasihi dan menolong di
tengah keberagaman.*’

Multikulturalisme adalah pengakuan terhadap keragaman budaya, baik tradisional
maupun modern. Konsep ini mempromosikan penghargaan atas kesetaraan manusia dan
legitimasi atas keanekaragaman budaya. Dalam Islam, prinsip ini diwujudkan melalui sikap
inklusif, yang tidak hanya mengakui keberagaman masyarakat, tetapi juga melibatkan diri
secara aktif dalam kehidupan masyarakat plural.*8

Menurut Quraish Shihab, Islam inklusif memberikan ruang bagi keberagaman pemikiran,
persepsi, dan pemahaman. Dalam kerangka ini, kebenaran tidak hanya dimiliki oleh satu
kelompok tertentu, melainkan juga bisa ditemukan di kelompok lain, termasuk kelompok
agama yang berbeda.*?

D. Temuan Akhir Penelitian
1. Konstruksi Materi Kurikulum Pendidikan Agama Islam Berbasis Moderasi
Beragama

Berdasarkan penelitian, materi kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) yang berbasis
moderasi beragama dapat dipetakan dan digambarkan dalam desain yang berorientasi pada
pembentukan karakter moderat. Konstruksi ini menyesuaikan dengan nilai-nilai inti yang telah
diidentifikasi dalam kajian moderasi beragama. Desain ini memadukan konsep nilai-nilai Islam
yang moderat dengan strategi implementasi dalam pembelajaran PAI di madrasah.

47 Ahmad Suradi, John Kenedi, and Buyung Surahman, “Religious Tolerance in Multicultural Communities :
Towards a Comprehensive Approach in Handling Social Conflict,” Journal of Law and Culture 4, no. 2 (2020):
229-45,

48 Hendri Masduki, “Pluralisme Dan Multikulturalisme Dalam Perspektif Kerukunan Antar Umat Beragama
(Telaah Dan Urgensinya Dalam Sistem Berbangsa Dan Bernegara),” Jurnal Sosiologi 9, no. 1 (2016): 20-21.
49 shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama.

135
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah

0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139
a. Penjelasan Sikap Moderat

Sikap moderat didefinisikan sebagai upaya untuk menghindarkan perilaku ekstrem, baik
dalam bentuk kekurangan maupun berlebihan. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI),
moderat berarti mengambil posisi tengah dengan menghindari ekstremitas dalam segala aspek.
Seseorang yang moderat cenderung memiliki pandangan yang luas dan mampu melihat
permasalahan dari berbagai sisi.

Sebagai contoh, gaya kepemimpinan demokrasi sering dihubungkan dengan sikap
moderat. Sidney Hook mendefinisikan demokrasi sebagai bentuk pemerintahan di mana
keputusan diambil berdasarkan kesepakatan mayoritas dengan partisipasi bebas dari rakyat.
Sikap moderat seperti ini menjadi dasar dalam membangun harmoni di tengah keberagaman.

b. Ciri-Ciri Sikap Moderat
1. Sikap Terbuka:

Seseorang dengan sikap terbuka menerima masukan dan kritik sebagai sarana
pengembangan diri. Sikap ini terlihat pada Imam Malik dalam penulisan kitab Al-Muwaththa’,
yang direvisi berkali-kali berdasarkan masukan ulama hingga mencapai kesempurnaan.

2. Berpikir Rasional:

Orang yang moderat menggunakan logika dan akal sehat dalam mengambil keputusan.
Berpikir rasional menciptakan pola pikir yang kritis, metodis, dan sistematis. Sikap ini
menuntun seseorang untuk mempertimbangkan segala sesuatu secara objektif dan terukur.

3. Rendah Hati

Sikap rendah hati mencerminkan kesadaran akan keterbatasan diri, terutama dalam hal

ilmu. Orang moderat tidak merasa paling benar dan senantiasa belajar dari orang lain.
4. Membawa Manfaat

Sikap moderat bertujuan untuk memberikan manfaat, baik kepada diri sendiri maupun
kepada masyarakat.

5. Moderat dalam Beragama

Moderasi dalam beragama mengedepankan perdamaian dan toleransi antarumat
beragama. Rasulullah SAW menjadi teladan dalam hal ini dengan menunjukkan sikap lemah
lembut, hidup rukun, dan menjauhi kekerasan. Sikap ini menciptakan harmoni dalam
masyarakat yang majemuk.

2. Pemetaan Materi Kurikulum

Materi kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) yang berbasis moderasi beragama
bertujuan untuk menciptakan peserta didik yang toleran, berpikir kritis, dan memiliki sikap
harmonis terhadap keberagaman. Dengan pendekatan ini, peserta didik diajarkan untuk hidup
rukun, menjauhi perselisihan, serta saling menghormati dalam kehidupan bermasyarakat.
Pendidikan berbasis moderasi beragama tidak hanya menekankan penguasaan aspek teoritis,
tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai universal ke dalam praktik kehidupan sehari-hari. Hal
ini bertujuan untuk mencetak generasi yang adaptif terhadap perubahan, relevan dengan
perkembangan zaman, dan tetap berpegang teguh pada identitas keagamaannya.

Pengembangan kurikulum PAI berbasis moderasi beragama mencakup integrasi nilai-
nilai utama, seperti At Tawasuth (Tengah-Tengah), Al I'tidal (Tegak Lurus/Adil), At Tasamuh
(Toleransi), Asyura (Musyawarah), Al Ishlah (Reformasi), Al Qudwah (Kepeloporan), Al
Muwathanah (Cinta Tanah Air), Al- la Unf (Anti Kekerasan), I'tiraf Al Urf (Ramah Budaya), Al
Musawah (Persamaan), Al Aulawiyah (Prioritas), serta Tathawur wa Ibkar (Dinamis dan
Inovatif). Nilai-nilai ini diimplementasikan melalui empat bidang studi utama dalam PAI, yaitu
Qur’an Hadits, Aqidah Akhlak, Figih, dan Sejarah Kebudayaan Islam (SKI). Setiap bidang studi
dirancang untuk memadukan pemahaman keilmuan dengan pengembangan karakter, yang
bertujuan menciptakan generasi yang berkepribadian moderat, inovatif, dan siap menghadapi
tantangan global.

Desain kurikulum ini juga memperhatikan strategi pembelajaran yang efektif untuk
menanamkan nilai-nilai moderasi. Sebagai contoh, pada pembelajaran Qur'an Hadits, peserta
didik diajarkan untuk memahami ayat-ayat yang menekankan toleransi, kerja sama, dan cinta

136
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



P-ISSN 2088-0871
0-ISSN 2722-2314

Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan

http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah

Halaman 122-139

tanah air. Di bidang Aqidah Akhlak, peserta didik dilatih untuk menerapkan sikap kepeloporan,
musyawarah, dan reformasi dalam interaksi sosial mereka. Sementara itu, bidang Figih berfokus
pada pembentukan pemahaman prioritas dalam ibadah dan muamalah, sedangkan Sejarah
Kebudayaan Islam (SKI) menginspirasi peserta didik melalui narasi sejarah peradaban Islam
yang kaya akan nilai-nilai inklusif, dinamis, dan inovatif.

Berikut adalah desain pemetaan materi kurikulum Pendidikan Agama Islam berbasis
moderasi beragama. Gambar ini menggambarkan bagaimana nilai-nilai inti moderasi beragama
diintegrasikan ke dalam empat bidang studi utama—Qur’an Hadits, Aqidah Akhlak, Figih, dan
Sejarah Kebudayaan Islam (SKI)—serta bagaimana pendekatan ini diarahkan untuk membentuk
karakter peserta didik yang moderat, toleran, dan inklusif. Diagram ini memberikan visualisasi
langkah strategis dalam implementasi kurikulum berbasis moderasi beragama, mulai dari

konsep hingga hasil yang diharapkan.

Gambar: D.1. Pemetaan materi PAI berbasis moderasi beragama yang ditemukan

peneliti
Kelas | Mata Materi Pokok Aspek Moderasi | Indikator Moderasi Beragama
Pelajaran PAI Beragama
X Al-Qur’an Isi kandungan QS. Al- | Toleransi, Anti- | Menjelaskan pentingnya ukhuwah dan
Hadis Hujurat: 10-13 kekerasan menghargai perbedaan antarsesama.
X Akidah Akhlak terpuji | Toleransi, Anti- | Menunjukkan sikap empati, toleransi,
Akhlak terhadap sesama | kekerasan dan antikekerasan dalam kehidupan
manusia sosial.
X Fikih Hukum  Zakat Cinta Tanah Air | Memahami zakat sebagai instrumen
Dampaknya Sosial sosial dan solidaritas kebangsaan.
X Sejarah Peradaban Islam Masa | Komitmen Meneladani prinsip keadilan,
Kebudayaan | Rasul & Khulafaur | Kebangsaan musyawarah, dan toleransi dalam
Islam (SKI) Rasyidin pemerintahan Islam awal.
Xl Al-Qur’an QS. Al-Mumtahanah: | Toleransi Menghargai pergaulan antarumat
Hadis 8-9 beragama dalam semangat damai.
Xl Akidah Toleransi  antarumat | Toleransi Menunjukkan pemahaman tentang
Akhlak beragama pentingnya  hidup  berdampingan
secara damai di tengah perbedaan.
Xl Fikih Hukum  dan Anti-Kekerasan, | Mengedepankan prinsip keadilan,
Bermuamalah Komitmen kejujuran, dan tanggung jawab dalam
Kebangsaan interaksi ekonomi.
Xl SKI Islam di Indonesia: | Cinta Tanah Air, | Menghargai penyebaran Islam secara
Walisongo & Toleransi damai di Nusantara dan kontribusi
Nusantara terhadap NKRI.

Xl Al-Qur’an

QS. Al-Bagarah: 256;

Toleransi, Anti-

Mengakui kebebasan beragama dan

Hadis QS. Yunus: 40-41 Kekerasan menolak paksaan serta kekerasan atas
nama agama.
Xl Akidah Etika  Global Toleransi, Menunjukkan etika pergaulan global
Akhlak Multikultural Komitmen dengan nilai-nilai Islam yang humanis
Kebangsaan dan nasionalis.
Xl Fikih Fikih Siyasah (Politik | Komitmen Memahami sistem pemerintahan
Islam) Kebangsaan, dalam Islam dan hubungannya dengan

Cinta Tanah Air

sistem negara Indonesia.

Xl SKI
Peradaban Dunia

Kontribusi Islam dalam

Cinta Tanah Air,
Toleransi

Mengapresiasi peran umat Islam
dalam pembangunan dunia yang
damai, berbudaya, dan adil.

Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025

137




Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah
0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139
E. Simpulan

Secara keseluruhan, implementasi kurikulum berbasis moderasi beragama di Madrasah
Aliyah Swasta di Kabupaten Pelalawan telah berjalan dengan baik namun masih memerlukan
pembenahan dalam beberapa aspek, khususnya dalam hal penerapan nilai-nilai moderasi
beragama yang lebih komprehensif dan terstruktur. Ke depan, perlu dilakukan penguatan
melalui kebijakan yang lebih mendalam, pelatihan berkelanjutan, serta pemanfaatan sumber
daya yang lebih optimal untuk mendukung keberhasilan implementasi kurikulum berbasis
moderasi beragama di madrasah.

DAFTAR PUSTAKA

’Asyur, Ibnu. At-Tahrir Wa at-Tanwir. Tunis: ad-Dar Tunisiyyah, 1984.

Abdullah, M. Amin. Islamic Studie Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-
Interkonektif. 7th ed. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012.

Al-Asfahaniy, Al-Alamah al-Raghib. Mufradat Al-Fadz Al-Qur’an. Beirut: Dar al Qalam,
20009.

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad Ibn Muhammad ibn Muhammad. lhya Ulum Al-Din.
Vol. 1. Kairo: Isa Bab al-Halabi, 1998.

Al-Maraghi, Ahmad Mustafa. Tafsir Al-Maraghi. Vol. 2. Kairo: Dar al-Salam, 2002.

Al-Qaradawi, Yusuf. Al-Khasais Al-Ammah Li Al-Islam. Kairo: Maktabah Wahbah, 1996.

. Al-Sahwah Al-Islamiyyah Bayna Al-Jumud Wa AlTatarruf. Kairo: Dar al- Shurug,
2001.

Al-Sya’rawi, Muhammad Mutawalli. Tafsir Wa Khawatir Al-Imam Muhammad Mutawalli
Al- Sha’rawi. 1st ed. Mesir, 2010.

Al-Syaibani, Omar Mohammad. Falsafah Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1979.

As-Shalabiy, Ali Muhammad. Al-Wasathiyah Fil Qur’an Al-Karim. Kairo: Mu’assasah Igra’
Linasyri watauzi wattarjamah, 2007.

At-Thabari, Ibnu Jarir. Tafsir At-Thabari. Vol. 2, n.d.

Aziz, Abd, Athoillah Islamy, and Saihu. “Existence of Naht Method in the Development of
Contemporary Arabic Language.” Taqdir: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Dan
Kebahasaaraban 5, no. 2 (2019).
https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/10.19109/taqdir.v5i2.4926.

Azra, Azyumardi. “Islam Indonesia Inklusif Vs Eksklusif: Dinamika Keberagamaan Umat
Muslimin.” Makalah Untuk Pengajian Ramadhan PP Muhammadiyah, 2017.

Coulter, Stephen P. Robbins dan Mary. Management. New Jersey: Pearson Education, Inc.,
2016.

D, Dawing. “Mengusung Moderasi Islam Di Tengah Masyarakat Multikultural.” Rausyan
Fikr: Jurnal Studi Ilmu Ushuluddin Dan Filsafat 13, no. 2 (2017): 225-55.

Darmawan, Andy. Dialektika Islam Dan Multikulturalisme Di Indonesia. Ikhtiar Mengurai
Akar Konflik. Kurnia kalam semesta, 2009.

Dhoif, Syauqi. Al-Mu’jam Al-Wasith. Mesir: Z1B, 1972.

Faigah, N., and T. Pransiska. “Radikalisme Islam vs Moderasi Islam: Upaya Membangun
Wajah Islam Indonesia Yang Damai.” Al-Fikra 17, no. 1 (2018): 33-60.

Farhani. “Moderasi Beragama Dan Kerukunan Umat Beragama,” 2019.

Ghufron, Fathorrahman. Ekspresi Keberagamaan Di Era Milenium. Yogyakarta: IRCiSoD,
2016.

Hanum, Latifah. Perencanaan Pembelajaran. Syiah Kuala University Press, 2017.

Harahap, Syahrin. Teologi Kerukunan. Jakarta: Prenada Media, 2011.

Hitami, Munzir. “Universalitas Nilai-Nilai Islam: Mengungkap Makna Al-Din.” Jurnal
Toleransi: Media Komunikasi Umat Beragama 12, no. 1 (2020): 45-46.

Islam, Khalil Nurul. “Moderasi Beragama Di Tengah Pluralitas Bangsa: Tinjauan Revolusi

138
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah

0-ISSN 2722-2314 Halaman 122-139
Mental Perspektif Al-Qur’an Khalil Nurul Islam.” Kuriositas: Media Komunikasi Sosial
Dan Keagamaan 13, no. 1 (2020): 34-35.

Katsir, Ibnu. Tafsir Al-Quran Al-Adzim. Vol. 1. Beirut: Dar Al-Fikri, 1994,

“KBBI,” n.d.

Kemenag RI. “Al-Hujurat Ayat 13.” In Al-Qur’an Al-Karim Dan Terjemahannya Dengan
Transliterasi, 2017.

. Al-Qur’an Al-Karim Dan Terjemahannya Dengan Transliterasi. Semarang: PT.
Karya Toha Putra, 2017.

Kementerian Agama RI. Moderasi Beragama. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang
dan Diklat Kementerian Agama, 2019.

Kuntowijoyo. Islam Sebagai IImu: Epistimologi, Metodologi Dan Etika. Yogyakarta: Teraju,
2004.

Madjid, Nurcholis. Islam Doktrin Dan Peradaban. Jakarta: Paramadina, 2008.

Maharani, Tsarina. “Pintu Masuk Radikalisme Di Madrasah.” MAARIF INSTITUTE, n.d.

Maragustam. “Paradigma Revolusi Mental Dalam Pembentukan Karakter Bangsa Berbasis
Sinergitas Islam Dan Filsafat Pendidikan.” Jurnal Pendidikan Agama Islam Fakultas
Ilmu Tarbiyah Dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga 12, no. 2 (2015): 161.

Masduki, Hendri. “Pluralisme Dan Multikulturalisme Dalam Perspektif Kerukunan Antar
Umat Beragama (Telaah Dan Urgensinya Dalam Sistem Berbangsa Dan Bernegara).”
Jurnal Sosiologi 9, no. 1 (2016): 20-21.

Mulyasa. Manajemen Berbasis Sekolah: Konsep, Strategi, Dan Implementasi. Bandung: PT
Remaja Rosdakarya, 2013.

Nasir, Ridwan. Mencari Tipologi Format Pendidikan ldeal. Jogjakarta: Pustaka Pelajar,
2010.

Nur, Afrizal, and Mukhlis. “Konsep Wasathiyah Dalam Al-Qur’an: Studi Komparatif Antara
Tafsir At-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar AtTafsir.” Jurnal An-Nur 4, no. 2 (2015):
206.

PPIM UIN Jakarta. “Redam Radikalisme Butuh Pendidikan Keagamaan Inklusif,” 2017.

Purwanto, Ngalim. Illmu Pendidikan Teoretis Dan Praktis. Bandung: PT. Remaja
Rosdakarya, 2007.

Saihu, Made Made, and Abdul Aziz. “Implementasi Metode Pendidikan Pluralisme Dalam
Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam.” Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 1 (2020):
131. https://doi.org/https://doi.org/10.29240/belajea.v5i1.1037.

Salim, Peter, and Yenny Salim. Kamus Bahasa Indonesia Kontemporer. Jakarta: Modern
English Perss, 2002.

Shihab, Muhammad Quraish. Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama.
Jakarta: Lentera Hati, 2019.

Suprayogo, Imam. Paradigma Pengembangan Keilmuan Pada Perguruan Tinggi: Konsep
Pendidikan Tinggi Yang Dikembangkan UIN Malang. Malang: UIN Malang Press,
2005.

Suradi, Ahmad, John Kenedi, and Buyung Surahman. “Religious Tolerance in Multicultural
Communities: Towards a Comprehensive Approach in Handling Social Conflict.”
Journal of Law and Culture 4, no. 2 (2020): 229-45.

Syafaat, Aat, Sohari Sahrani, and Muslih. Peranan Pendidikan Agama Islam. Jakarta: PT.
Raja Grafindo Persada, 2008.

Z, Ali. Pendidikan Agama Islam. Jakarta: Bumi Aksara, 2010.

139
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025



