
Al-Mutharahah: 
Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

122 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

 
Penerapan Kurikulum Pendidikan Agama Islam Berbasis Moderasi 

Beragama di Madrasah Aliyah Swasta Kabupaten Pelalawan 
 

Zamsiswaya 
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

drzamsiswaya@gmail.com 
 

Jisman 
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

jismanarifin961@gmail.com  
 

Satri Handayani 
IAI Diniyyah Pekanbaru 

satri@diniyah.ac.id 
 

 
DOI: 10.46781/al-mutharahah. V20i2.1403 
Received : 08/01/2025 
Revised : 23/02/2025 
Accepted : 12/05/2025 
Published : 24/05/2025 
 
 

Abstract 
This study examines the implementation of the Islamic Religious Education (IRE) curriculum based 
on religious moderation at Private Madrasah Aliyah in Pelalawan Regency. Using a qualitative-
descriptive approach, the study aims to: (1) analyze the policy foundation and implementation of 
the IRE curriculum; (2) identify the supporting and hindering factors in its implementation; (3) 
describe the concept of religious moderation from the perspective of the teachers; and (4) design a 
curriculum based on religious moderation. The findings of the study show that: (1) the IRE 
curriculum has been implemented, supported by the tolerant cultural roots of the community, 
government regulations, and other facilities; (2) challenges include the lack of understanding 
among educators about the broader values of religious moderation and insufficient supervision; 
(3) the concept of religious moderation among teachers emphasizes nine core values of 
moderation: Tawassuth (the middle path), Tawazun (balance), I’tidal (steadfastness), Tasamuh 
(tolerance), Musawah (equality), Syura (consultation), Ishlah (reform), Al-Muhafazhah ‘ala al-
qadim al-shalih wa al-akhdzu bi al-jadid al-ashlah (preserving relevant old traditions while 
adopting better new practices), and Tathawwur wa Ibtikar (innovation); and (4) the realization of 
the Islamic Religious Education curriculum design based on religious moderation, in both written 
curriculum and hidden curriculum formats. This design is based on the Qur'an and Hadith. 

 
Keywords: Curriculum, Islamic Religious Education, Religious Moderation 

 
Abstrak 

Penelitian ini mengkaji penerapan kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) berbasis moderasi 
beragama di Madrasah Aliyah Swasta Kabupaten Pelalawan. Dengan pendekatan kualitatif-

mailto:drzamsiswaya@gmail.com
mailto:jismanarifin961@gmail.com
mailto:satri@diniyah.ac.id


Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

123 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

deskriptif, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menganalisis dasar kebijakan dan penerapan 
kurikulum PAI; (2) mengidentifikasi faktor pendukung dan penghambat dalam pelaksanaannya; 
(3) menggambarkan konsep moderasi beragama dari perspektif guru; dan (4) merancang 
desain materi kurikulum berbasis moderasi beragama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa: 
(1) penerapan kurikulum telah dilaksanakan, didukung oleh budaya masyarakat yang toleran, 
regulasi pemerintah, dan sarana prasarana; (2) kendala yang dihadapi meliputi kurangnya 
pemahaman pendidik terhadap nilai-nilai moderasi dan minimnya pengawasan; (3) konsep 
moderasi beragama di kalangan guru menekankan sembilan nilai utama moderasi: Tawassuth 
(jalan tengah), Tawazun (keseimbangan), I’tidal (ketegasan), Tasamuh (toleransi), Musawah 
(egaliter), Syura (musyawarah), Ishlah (reformasi), Al-Muhafazhah ‘ala al-qadim al-shalih wa al-
akhdzu bi al-jadid al-ashlah (melestarikan tradisi lama yang relevan dan mengadopsi hal baru 
yang lebih baik), serta Tathawwur wa Ibtikar (inovatif); dan (4) terwujudnya desain materi 
kurikulum PAI berbasis moderasi beragama, baik dalam bentuk written curriculum maupun 
hidden curriculum. Desain ini didasarkan pada Al-Qur’an dan Hadits. 

 
Kata kunci: Kurikulum, Pendidikan Agama Islam, Moderasi Beragama 

 
A. Pendahuluan 

Indonesia, sebagai negara dengan keragaman agama, budaya, adat, bahasa, dan etnis, 
adalah contoh nyata dari masyarakat multikultural. Meski keberagaman ini merupakan 
kekayaan bangsa, jika tidak dikelola dengan baik, dapat menjadi tantangan besar bagi kesatuan 
negara. Oleh karena itu, penting bagi pemerintah untuk mengelola perbedaan ini dengan bijak 
agar dapat menciptakan persatuan dan kesatuan nasional yang harmonis. Konsep Bhinneka 
Tunggal Ika, yang berarti "berbeda-beda tetapi tetap satu", menjadi semboyan penting dalam 
mewujudkan tujuan ini.1 

Di tengah kemajemukan, tugas pemerintah, khususnya Kementerian Agama, menjadi 
sangat strategis, terutama dalam memberikan pembinaan kepada umat beragama dan 
memajukan pengetahuan agama.2 Salah satu lembaga yang memiliki peran vital dalam 
mengimplementasikan tugas ini adalah madrasah. Madrasah tidak hanya sebagai tempat 
pendidikan formal, tetapi juga sebagai lembaga yang mengintegrasikan ajaran agama dalam 
kehidupan sehari-hari siswa, serta mengajarkan nilai-nilai kebersamaan dalam masyarakat 
yang plural. 

Saat ini, jenjang pendidikan di bawah Kementerian Agama Indonesia terdiri dari 
beberapa level, di antaranya Raudhatul Atfal (RA) setara Taman Kanak-Kanak (TK), Madrasah 
Ibtidaiyah (MI) setara Sekolah Dasar (SD), Madrasah Tsanawiyah (MTs) setara Sekolah 
Menengah Pertama (SMP), dan Madrasah Aliyah (MA) setara Sekolah Menengah Atas (SMA).3 
Meskipun lembaga madrasah di bawah naungan Kementerian Agama lebih terfokus pada 
pendidikan agama, tidak berarti bahwa Kementerian Agama tidak berhubungan dengan sekolah 
umum. Mata pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) yang diajarkan di sekolah-sekolah umum 
juga berada di bawah pembinaan Kemenag, yang mengarah pada integrasi antara pendidikan 
agama dan pendidikan umum. 

Sebagai negara dengan jumlah penduduk Muslim terbesar di dunia, Indonesia memiliki 
beragam aliran dan organisasi keagamaan. Oleh karena itu, moderasi beragama menjadi suatu 
sikap yang sangat relevan untuk diterapkan, baik dalam konteks agama maupun dalam 
kehidupan bermasyarakat.4 Moderasi beragama di Indonesia harus dimaknai secara 
kontekstual—bukan dengan memodifikasi ajaran agama, tetapi dengan mengajak umat untuk 
bersikap moderat, toleran, dan menghindari radikalisasi. Sebagai bangsa yang multikultural, 

 
1 Ali Z, Pendidikan Agama Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2010). 
2 Farhani, “Moderasi Beragama Dan Kerukunan Umat Beragama,” 2019. 
3 Ridwan Nasir, Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal (Jogjakarta: Pustaka Pelajar, 2010). 
4 Dawing D, “Mengusung Moderasi Islam Di Tengah Masyarakat Multikultural,” Rausyan Fikr: Jurnal Studi Ilmu 
Ushuluddin Dan Filsafat 13, no. 2 (2017): 225–55. 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

124 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

Indonesia menghadapi tantangan besar dalam menjaga keragaman agar tidak memunculkan 
radikalisme agama yang dapat menyebabkan konflik. 

Radikalisasi agama, yang sering kali berujung pada konflik vertikal maupun horizontal, 
menjadi ancaman nyata bagi persatuan bangsa. Ketegangan antar kelompok yang disebabkan 
oleh perbedaan keyakinan dapat dengan mudah memicu kekerasan.5 Oleh karena itu, moderasi 
dalam beragama sangat penting untuk diterapkan dalam setiap aspek kehidupan, termasuk di 
lembaga pendidikan. Saat ini, fenomena radikalisasi telah mulai menyusup ke dalam dunia 
pendidikan, termasuk madrasah, melalui pengaruh para pendidik dan peserta didik yang 
membawa pemahaman ekstrem ke dalam kelas.6 Ini menunjukkan betapa pentingnya 
pendidikan agama yang moderat dan inklusif, yang dapat membentuk sikap toleransi di 
kalangan generasi muda. 

Berdasarkan data survei yang dilakukan oleh PPIM UIN Jakarta pada 2017, ditemukan 
bahwa sekitar 34,3% responden siswa dan mahasiswa memiliki pandangan intoleran terhadap 
kelompok agama lain. Bahkan, 58,55% di antaranya memiliki pandangan keagamaan yang 
radikal dan fanatik.7 Penelitian ini menunjukkan adanya fenomena yang mengkhawatirkan, 
yaitu berkembangnya sikap radikal di kalangan pendidik dan peserta didik. Hal ini tidak hanya 
terjadi di sekolah umum, tetapi juga di madrasah, yang seharusnya menjadi tempat untuk 
mengajarkan nilai-nilai moderasi. 

Mengatasi radikalisasi agama di madrasah memerlukan kerjasama antara pemerintah, 
lembaga pendidikan, dan masyarakat. Pemerintah, melalui Kementerian Agama, telah 
mengeluarkan kebijakan untuk memperkuat moderasi beragama melalui Keputusan Menteri 
Agama (KMA No. 328 Tahun 2020). Namun, meskipun kebijakan ini ada, penerapannya masih 
perlu diperkuat agar lebih efektif dalam mengatasi radikalisasi yang ada di lingkungan 
madrasah. Salah satu langkah yang dapat dilakukan adalah dengan mengintegrasikan nilai-nilai 
moderasi beragama dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) di madrasah. 

Penerapan kurikulum berbasis moderasi beragama dapat menjadi salah satu instrumen 
untuk menciptakan suasana yang lebih inklusif dan harmonis di madrasah. Al-Qur'an 
mengajarkan tentang kesetaraan manusia dan pentingnya menjalin hubungan sosial yang baik 
di antara umat beragama. Salah satu contoh adalah Surah Al-Hujurat ayat 13 yang menegaskan 
bahwa keragaman suku, bangsa, dan agama adalah bagian dari takdir Tuhan, dan yang paling 
mulia di sisi-Nya adalah mereka yang paling bertakwa.8 

Melalui kurikulum yang berbasis moderasi beragama, diharapkan siswa dapat 
memahami dan mengamalkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan mereka, serta mampu 
menghargai perbedaan dan membangun toleransi dalam masyarakat. Kurikulum ini tidak hanya 
mengajarkan teori, tetapi juga mengintegrasikan praktik keagamaan sehari-hari, seperti salat 
berjamaah, kajian agama, dan kegiatan sosial yang berbasis nilai-nilai agama yang moderat. 
Dengan demikian, pendidikan agama yang inklusif akan mendorong terciptanya perdamaian 
dan keharmonisan di masyarakat. 

Dalam penelitian ini, terdapat beberapa istilah yang perlu dijelaskan lebih lanjut untuk 
memperjelas maksud dan tujuan dari penelitian, yaitu Penerapan, Kurikulum, Pendidikan 
Agama Islam (PAI), dan Moderasi Beragama. 

Penerapan mengacu pada proses atau tindakan untuk mengimplementasikan sesuatu, 
baik secara individu maupun kelompok, dengan tujuan untuk mencapai hasil yang telah 
direncanakan. Penerapan melibatkan beberapa unsur penting, seperti adanya program yang 

 
5 Andy Darmawan, Dialektika Islam Dan Multikulturalisme Di Indonesia, Ikhtiar Mengurai Akar Konflik (Kurnia 
kalam semesta, 2009). 
6 Tsarina Maharani, “Pintu Masuk Radikalisme Di Madrasah,” MAARIF INSTITUTE, n.d. 
7 PPIM UIN Jakarta, “Redam Radikalisme Butuh Pendidikan Keagamaan Inklusif,” 2017. 
8 Kemenag RI, Al-Qur’an Al-Karim Dan Terjemahannya Dengan Transliterasi (Semarang: PT. Karya Toha Putra, 
2017). 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

125 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

dilaksanakan, kelompok sasaran yang diharapkan menerima manfaat, dan pihak yang 
bertanggung jawab dalam pengelolaan dan pengawasan penerapan tersebut.9 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) di Madrasah Aliyah memiliki peran strategis 
dalam menanamkan nilai-nilai moderasi beragama kepada peserta didik. Namun, dalam 
praktiknya, penerapan kurikulum yang mengintegrasikan prinsip-prinsip moderasi beragama 
masih menghadapi berbagai tantangan, mulai dari pemahaman guru, ketersediaan perangkat 
ajar, hingga konteks sosial budaya sekolah. Di sinilah letak pentingnya menelaah bagaimana 
kurikulum PAI diimplementasikan di madrasah, khususnya pada lembaga swasta yang sering 
kali memiliki keterbatasan sumber daya dibanding madrasah negeri. 

Pendidikan Agama Islam (PAI) adalah usaha yang terencana untuk menciptakan suasana 
belajar yang memungkinkan peserta didik mengembangkan potensi spiritual keagamaan, 
kecerdasan, dan akhlak mulia sesuai dengan ajaran Islam.10 Di Madrasah Aliyah, Pendidikan 
Agama Islam mencakup berbagai bidang studi seperti Al-Qur'an Hadits, Aqidah Akhlaq, Fiqih, 
dan Sejarah Kebudayaan Islam. 

Moderasi Beragama berarti bersikap adil dan seimbang, di tengah-tengah antara dua 
ekstrem, baik ekstrem kiri (liberal) maupun ekstrem kanan (fundamentalis).11 Moderasi 
beragama mengajarkan sikap toleransi, adil, seimbang, dan menghargai perbedaan, serta 
menghindari sikap ekstrem yang dapat menimbulkan konflik.12 Dalam konteks pendidikan 
agama, moderasi beragama mengajarkan peserta didik untuk bersikap adil, toleran, dan 
menghargai keberagaman. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui dasar kebijakan dan penerapan kurikulum 
Pendidikan Agama Islam berbasis moderasi beragama di Madrasah Aliyah Swasta Se-Kabupaten 
Pelalawan. Penelitian ini juga bertujuan untuk mengidentifikasi faktor-faktor yang 
mempengaruhi penerapan kurikulum PAI berbasis moderasi beragama, serta untuk mengetahui 
konsep moderasi beragama dalam perspektif guru Pendidikan Agama Islam di Madrasah Aliyah. 
Selain itu, penelitian ini bertujuan untuk menemukan desain materi kurikulum Pendidikan 
Agama Islam berbasis moderasi beragama yang diterapkan di Madrasah Aliyah. 

 
B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan paradigma post-positivisme, yang 
bersifat induktif dan bertujuan untuk memahami fenomena sosial berdasarkan data empiris di 
lapangan. Penelitian ini termasuk jenis penelitian lapangan (field research), di mana peneliti 
secara langsung mengamati dan menggali data dari situasi dan kondisi yang ada di lokasi 
penelitian. Dengan pendekatan fenomenologi, penelitian ini berfokus pada pengalaman dan 
pemahaman mendalam tentang penerapan kurikulum Pendidikan Agama Islam berbasis 
moderasi beragama di Madrasah Aliyah Swasta se-Kabupaten Pelalawan. 

Subjek penelitian terdiri dari guru Pendidikan Agama Islam, Kepala Madrasah Aliyah 
Swasta, dan pejabat di Kementerian Agama Kabupaten Pelalawan. Informan dipilih berdasarkan 
relevansi dan keterlibatan langsung mereka dalam implementasi kurikulum berbasis moderasi 
beragama. Total informan terdiri dari 41 guru Pendidikan Agama Islam, 12 Kepala Madrasah, 
dan sejumlah pejabat Kementerian Agama. Lokasi penelitian meliputi 12 Madrasah Aliyah 
Swasta di Kabupaten Pelalawan, dengan waktu penelitian berlangsung dari tahap usulan hingga 
selesainya penelitian. 

 
9 Peter Salim and Yenny Salim, Kamus Bahasa Indonesia Kontemporer (Jakarta: Modern English Perss, 2002). 
10 Aat Syafaat, Sohari Sahrani, and Muslih, Peranan Pendidikan Agama Islam (Jakarta: PT. Raja Grafindo 
Persada, 2008). 
11 N. Faiqah and T. Pransiska, “Radikalisme Islam vs Moderasi Islam: Upaya Membangun Wajah Islam Indonesia 
Yang Damai,” Al-Fikra 17, no. 1 (2018): 33–60. 
12 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama, 2019). 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

126 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

Data dalam penelitian ini diperoleh dari sumber primer dan sekunder. Sumber primer 
meliputi wawancara langsung dengan informan utama, sedangkan sumber sekunder berupa 
dokumen resmi, arsip, dan catatan lain yang relevan dengan penelitian. Untuk memastikan 
keakuratan data, pengumpulan dilakukan dengan teknik triangulasi, yaitu kombinasi antara 
observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Observasi dilakukan untuk mengamati 
aktivitas pembelajaran dan interaksi sosial di madrasah. Wawancara mendalam digunakan 
untuk menggali pandangan, pengalaman, dan sikap informan terkait penerapan kurikulum 
berbasis moderasi beragama. Dokumentasi mencakup analisis perangkat pembelajaran, data 
guru dan siswa, serta dokumen lainnya yang relevan. 

Analisis data dilakukan menggunakan model Miles dan Huberman, yang terdiri dari tiga 
tahap: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan untuk 
merangkum informasi penting dan menyaring data yang tidak relevan. Data yang telah 
direduksi disajikan secara sistematis untuk memudahkan interpretasi. Langkah terakhir adalah 
penarikan kesimpulan, yang dilakukan secara iteratif hingga diperoleh hasil yang valid dan 
konsisten. Validitas data diuji menggunakan triangulasi sumber, teknik, dan waktu untuk 
memastikan keakuratan dan keandalan temuan penelitian. 

C. Hasil dan Pembahasan 
1. Kebijakan Madrasah dalam Menerapkan Moderasi Beragama pada Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam di Madrasah Aliyah Swasta di Kabupaten Pelalawan 
Kepala madrasah sebagai pemegang otoritas tertinggi di lembaga pendidikan memiliki 

peran strategis dalam menyusun dan mengimplementasikan kebijakan, termasuk dalam 
penerapan nilai-nilai moderasi beragama. Peraturan Pemerintah (PP) No. 19 Tahun 2017 Pasal 
54 ayat 1 dan 2 menyatakan bahwa kepala madrasah bukan sekadar guru dengan tugas 
tambahan, melainkan manajer pendidikan yang bertanggung jawab dalam pelaksanaan fungsi 
manajerial, pengembangan kewirausahaan, dan supervisi kepada guru serta tenaga 
kependidikan. “Kepala satuan pendidikan bertanggung jawab dalam pelaksanaan fungsi 
manajerial, pengembangan kewirausahaan, dan supervisi guru serta tenaga kependidikan.” (PP 
No. 19 Tahun 2017) 

Dalam praktiknya, kebijakan moderasi beragama yang diterapkan oleh kepala madrasah 
mencerminkan tiga peran utama: 

a. Manajerial 
Dalam wawancara yang dilakukan peneliti dengan salah satu kepala Madrasah Aliyah 

Swasta di Kabupaten Pelalawan, disebutkan bahwa kepala madrasah berperan sebagai 
pengarah utama dalam pengelolaan kurikulum dan kegiatan pembelajaran. Hal ini sejalan 
dengan pendapat Robbins dan Coulter,13 bahwa fungsi manajerial mencakup keterampilan 
konseptual (pemahaman terhadap visi institusi), keterampilan kemanusiaan (kemampuan 
membina hubungan antarindividu), dan keterampilan teknis (pengelolaan tugas operasional 
secara langsung). 

b. Entrepreneur 
Kepala madrasah juga memiliki tanggung jawab sebagai inovator yang mendorong 

pembaharuan pendidikan. Dalam wawancara lanjutan, beberapa guru menyampaikan bahwa 
kepala madrasah sering kali menjadi penggagas kegiatan-kegiatan bernuansa toleransi, seperti 
seminar lintas agama dan pelatihan guru tentang inklusivitas. Hal ini mendukung pendapat 
Mulyasa14 yang menyatakan bahwa kepala sekolah sebagai wirausahawan pendidikan harus 
mampu menanamkan nilai dan etos kerja inovatif dalam satuan pendidikannya. 

 
 

 
13 Stephen P. Robbins dan Mary Coulter, Management (New Jersey: Pearson Education, Inc., 2016), 

Hal. 7-9. 
14 Mulyasa, Manajemen Berbasis Sekolah: Konsep, Strategi, Dan Implementasi (Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya, 2013). 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

127 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

c. Supervisor 
Kepala madrasah bertanggung jawab untuk melakukan supervisi terhadap pekerjaan guru dan 
tenaga kependidikan, memastikan proses pembelajaran berjalan sesuai dengan standar yang 
ditetapkan. 

Dalam konteks kebijakan moderasi beragama, kepala madrasah bertugas merumuskan 
dan mengimplementasikan kebijakan yang mendukung terciptanya suasana pendidikan yang 
toleran, inklusif, dan menghargai keberagaman. Perumusan kebijakan ini, sebagaimana 
dijelaskan oleh Dunn, melibatkan empat fase utama: pencarian masalah, pendefinisian masalah, 
spesifikasi masalah, dan pengendalian masalah. Proses ini dimulai dengan mengenali dan 
mendefinisikan masalah yang ada di lingkungan madrasah sebagai meta masalah. Dari masalah 
ini, dilakukan pendefinisian untuk menghasilkan masalah substantif, yang kemudian 
dirumuskan menjadi masalah formal sebagai dasar kebijakan. 

Kebijakan kepala madrasah dalam menerapkan moderasi beragama harus 
mempertimbangkan berbagai tantangan, seperti kurangnya pemahaman guru tentang nilai-nilai 
moderasi atau kendala dalam supervisi. Dengan strategi manajerial yang efektif, kepala 
madrasah dapat mengintegrasikan nilai-nilai moderasi beragama ke dalam pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam, baik melalui kurikulum formal maupun program-program non-formal, 
seperti kegiatan ekstrakurikuler. 

 
2. Penerapan Kurikulum Pendidikan Agama Islam berbasis moderasi beragama di 

Madrasah Aliyah Swasta Di Kabupaten Pelalawan. 
Penerapan kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) berbasis moderasi beragama di 

Madrasah Aliyah Swasta Kabupaten Pelalawan dimulai dari perencanaan pembelajaran yang 
didasarkan pada kurikulum 2013. Kurikulum ini dirancang untuk membentuk sikap dan 
karakter peserta didik sesuai dengan nilai-nilai moderasi beragama. Sebagaimana dijelaskan 
oleh Latifah Hanum, perangkat pembelajaran seperti silabus dan RPP disusun berdasarkan 
kurikulum 2013 untuk mempermudah proses pembelajaran yang berlangsung.15 Temuan 
penelitian menunjukkan bahwa penyusunan perangkat pembelajaran di Madrasah Aliyah 
Swasta Kabupaten Pelalawan telah mengikuti kurikulum 2013 dan menyisipkan nilai-nilai 
moderasi beragama sesuai arahan dari Kementerian Agama RI. 

Dalam perencanaan pembelajaran, nilai moderasi beragama tidak dijadikan objek 
bahasan khusus, melainkan disisipkan ke dalam materi pembelajaran. Guru-guru Madrasah 
Aliyah Swasta Kabupaten Pelalawan memanfaatkan perangkat pembelajaran, seperti RPP, 
untuk mengintegrasikan metode yang mendukung tercapainya pemahaman tentang moderasi 
beragama. Salah satu pendekatan utama adalah melalui metode diskusi, yang bertujuan 
menumbuhkan sikap toleran, menghormati perbedaan, dan mendorong kerja sama di antara 
peserta didik. 

Pada pelaksanaan pembelajaran, beberapa nilai-nilai moderasi diterapkan secara 
sistematis. 

a. Nilai Tawāzun (Seimbang/Adil) 
Dalam pembelajaran, nilai tawāzun diterapkan dengan membiasakan siswa membaca Al-

Qur'an sebelum pelajaran dimulai untuk menyeimbangkan aspek duniawi dan ukhrawi. Guru 
juga berperan aktif dalam meluruskan pemahaman yang keliru agar siswa memiliki pandangan 
yang seimbang dalam mempelajari ilmu pengetahuan. 

b. Nilai Tawassuth (Tidak Berlebihan) 
Guru mengarahkan siswa untuk bersikap pertengahan dalam menghadapi fenomena 

sosial, tidak fanatik, dan tidak condong pada ekstremitas. Guru juga mengajarkan siswa untuk 
bijak dalam mengambil sikap dan pemahaman, sehingga mampu menghindari sikap radikal atau 
berlebihan. 

 
 

 
15 Latifah Hanum, Perencanaan Pembelajaran (Syiah Kuala University Press, 2017). 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

128 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

c. Nilai I’tidāl (Bersikap Tegak Lurus/Adil) 
Guru menekankan pentingnya sikap adil dalam menerima dan mempraktikkan ilmu. 

Dalam kelas, keadilan ditunjukkan dengan memberikan perlakuan yang setara kepada semua 
siswa dan memastikan mereka memahami pentingnya keadilan sebagai nilai utama dalam 
kehidupan bermasyarakat. 

d. Nilai Tasāmuh (Toleransi) 
Nilai ini diwujudkan melalui diskusi kelompok, di mana siswa diajarkan untuk 

menghargai pendapat yang berbeda, bekerja sama dalam kelompok, dan menyelesaikan konflik 
dengan cara yang damai. Guru memastikan bahwa siswa memahami pentingnya menghormati 
keberagaman dalam interaksi sosial mereka. 

e. Nilai Musawāh (Egaliter/Persamaan) 
Guru mendorong siswa untuk memperlakukan sesama dengan kesetaraan dan 

menghargai hak setiap individu. Nilai ini diterapkan dalam kegiatan kelompok yang 
mengajarkan siswa untuk bekerja secara kolektif tanpa diskriminasi. 

f. Nilai Syurā (Musyawarah/Kerjasama) 
Musyawarah ditekankan dalam pembelajaran dengan melibatkan siswa dalam 

pengambilan keputusan kelompok. Kegiatan ini mengajarkan pentingnya kerja sama, dialog, 
dan pengambilan keputusan yang inklusif sebagai bentuk implementasi moderasi beragama. 

Hasil penerapan kurikulum PAI berbasis moderasi beragama di Madrasah Aliyah Swasta 
Kabupaten Pelalawan menunjukkan beberapa implikasi penting: 

1. Adil 
Siswa dilatih untuk bersikap adil dalam hubungan dengan Tuhan, sesama manusia, dan 
lingkungan. Hal ini mencakup melaksanakan ibadah tanpa berlebihan, menghormati perbedaan, 
dan menjaga kelestarian alam. 

2. Seimbang 
Siswa diajarkan untuk tidak ekstrem dalam berpikir atau bertindak. Keseimbangan ini terlihat 
dari penguatan nilai-nilai duniawi dan ukhrawi dalam kehidupan sehari-hari. 

3. Tenggang Rasa 
Pembelajaran menanamkan penghargaan terhadap perbedaan, seperti menghormati guru, 
sesama siswa, dan komunitas madrasah. Sikap tenggang rasa ini terlihat dalam perilaku sehari-
hari siswa yang sopan dan tidak meremehkan orang lain. 

4. Memiliki Jiwa Nasionalis 
Aktivitas seperti upacara bendera membangun rasa cinta tanah air dan menghormati aturan 
yang berlaku. Siswa diarahkan untuk tertib dan menciptakan lingkungan madrasah yang 
harmonis. 

5. Toleran 
Diskusi dan kerja kelompok mendorong siswa untuk menghargai perbedaan pendapat, 

menghormati pemahaman yang berbeda, dan tetap menjalin persahabatan meskipun terdapat 
perbedaan latar belakang. 

Dengan pendekatan ini, moderasi beragama di madrasah tidak hanya menjadi bagian dari 
pembelajaran formal, tetapi juga membentuk karakter siswa dalam aktivitas sehari-hari, baik di 
lingkungan madrasah maupun masyarakat. 

 
3. Kerjasama Madrasah dalam Mengimplementasikan Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 
Pendidikan merupakan usaha sadar dan terencana untuk menciptakan suasana belajar 

yang memungkinkan peserta didik mengembangkan potensi spiritual, akhlak, dan keterampilan 
yang dibutuhkan dalam masyarakat. Dalam hal ini, madrasah menjadi salah satu institusi yang 
memiliki peran penting dalam mencetak generasi yang berkarakter dan berbasis nilai-nilai 
moderasi beragama. Implementasi nilai-nilai ini memerlukan kerjasama sinergis antara 
madrasah, guru, orang tua, masyarakat, dan alumni. 

Madrasah Aliyah Swasta di Kabupaten Pelalawan menunjukkan hubungan yang baik 
dengan masyarakat setempat. Partisipasi masyarakat dalam memajukan madrasah terlihat dari 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

129 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

tingginya dukungan moral dan finansial yang diberikan. Orang tua siswa, sebagai salah satu 
bagian dari masyarakat, juga memiliki peran penting dalam mendukung pendidikan formal. 
Melalui komunikasi yang baik dengan madrasah, orang tua dapat berbagi informasi tentang 
latar belakang dan karakter anak-anak mereka. Informasi ini sangat bermanfaat bagi guru 
dalam merancang metode pembelajaran yang sesuai untuk mendidik siswa berdasarkan 
karakter dan kebutuhan mereka.16 

Kerjasama ini tidak hanya memberikan manfaat kepada orang tua, tetapi juga kepada 
guru. Guru dapat memperoleh perspektif yang lebih luas tentang siswa melalui masukan dari 
orang tua, termasuk wawasan tentang kondisi sosial dan budaya tempat siswa dibesarkan. Hal 
ini membantu guru mengadaptasi materi ajar dengan konteks siswa sehingga pembelajaran 
menjadi lebih relevan dan efektif. Selain itu, hubungan yang erat antara guru dan orang tua 
memperkuat rasa tanggung jawab bersama dalam membentuk karakter moderat siswa. 

Masyarakat, termasuk alumni madrasah, juga memiliki peran signifikan dalam 
mendukung penguatan nilai-nilai moderasi beragama. Alumni, sebagai individu yang telah 
mengalami pendidikan di madrasah, memiliki ikatan emosional yang kuat dengan lembaga 
tersebut. Mereka sering kali terlibat dalam memberikan dukungan moral, materi, maupun 
pengalaman berharga kepada siswa saat ini. Kehadiran alumni dalam berbagai kegiatan 
madrasah membantu memperkuat visi dan misi moderasi beragama, sekaligus memberikan 
contoh nyata penerapan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan nyata. 

Esensi dari kerjasama antara madrasah dan masyarakat adalah membangun keterlibatan, 
kepemilikan, dan dukungan yang berkelanjutan terhadap madrasah. Hubungan yang baik ini 
menciptakan suasana pendidikan yang kondusif bagi pembentukan karakter siswa yang 
inklusif, toleran, dan peduli sosial. Melalui kolaborasi yang erat ini, nilai-nilai moderasi 
beragama dapat diintegrasikan tidak hanya dalam pembelajaran formal, tetapi juga dalam 
kehidupan sehari-hari siswa. 

 
4. Moderasi Beragama dalam Perspektif Pendidikan Islam 

Moderasi beragama adalah konsep yang sangat relevan di berbagai konteks, terutama 
dalam kehidupan masyarakat yang majemuk seperti Indonesia. Konsep ini berfungsi sebagai 
penyeimbang antara sikap eksklusif (praktik keagamaan pribadi) dan inklusif (menghormati 
keyakinan agama lain). Keseimbangan ini mencegah ekstremitas dalam beragama, baik berupa 
fanatisme berlebihan maupun liberalisme tanpa batas. Moderasi beragama menjadi solusi 
utama untuk menghindari konflik yang disebabkan oleh dua kutub ekstrem: ekstrem kanan 
(ultra-konservatif) dan ekstrem kiri (liberal).17 

 
Pentingnya Moderasi Beragama dalam Kehidupan Beragama 

Dalam sejarah pemikiran Islam, moderasi beragama sering dirujuk dengan istilah 
wasathiyyah, yang berarti jalan tengah atau keseimbangan. Pemikir seperti Muhammad Rasyid 
Ridha, Muhammad Shaltut, Yusuf al-Qaradhawi, dan Wahbah al-Zuhayli telah mengembangkan 
wacana ini sejak awal abad ke-20. Pendekatan wasathiyyah menekankan pentingnya toleransi, 
keadilan, dan kebijaksanaan dalam menghadapi perbedaan keagamaan.18 

Namun, ancaman terbesar bagi moderasi beragama adalah ekstremitas. Fanatisme yang 
berlebihan sering kali membawa agama keluar dari tujuan mulianya, yaitu memberikan 
manfaat bagi kemanusiaan. Ketika agama dijalankan dengan emosi yang tidak terkendali, 
hasilnya adalah tindakan intoleran dan kekerasan, yang justru menodai nilai-nilai dasar agama 
itu sendiri. 

Keberagaman adalah takdir yang telah ditetapkan oleh Allah SWT. Indonesia, dengan latar 
belakang budaya, adat istiadat, suku, dan agama yang beragam, menjadi contoh nyata dari 

 
16 Ngalim Purwanto, Ilmu Pendidikan Teoretis Dan Praktis (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2007). 
17 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama. 
18 Azyumardi Azra, “Islam Indonesia Inklusif Vs Eksklusif: Dinamika Keberagamaan Umat Muslimin,” Makalah 
Untuk Pengajian Ramadhan PP Muhammadiyah, 2017. 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

130 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

pluralitas yang dikehendaki Tuhan. Dalam upaya menciptakan kerukunan, berbagai langkah 
telah dilakukan, baik melalui kebijakan konstitusional maupun pendekatan berbasis kesadaran 
pluralitas.19 

1. Upaya Konstitusional dan Politik: Pemerintah mengeluarkan berbagai kebijakan, 
undang-undang, dan peraturan untuk mendukung kehidupan yang harmonis di tengah 
pluralitas masyarakat.20 

2. Pendekatan Kesadaran Pluralitas: Melalui dialog antaragama dan pendidikan, 
masyarakat diajak untuk menyadari kesamaan nilai-nilai kemanusiaan yang menjadi 
dasar bagi kerukunan.21 
 
Tantangan Moderasi Beragama di Indonesia 

Meski moderasi beragama terus dikembangkan, tantangan tetap ada. Konflik sosial yang 
berkedok agama, seperti kasus Tolikara (2015) dan Singkil (2015), menunjukkan bagaimana 
intoleransi dapat memicu tindakan kekerasan. Selama pandemi Covid-19, diskriminasi terhadap 
kelompok agama tertentu dan stigma terhadap etnis tertentu menambah daftar tantangan 
moderasi beragama di Indonesia.22 

Intoleransi, sektarianisme, dan radikalisme adalah ancaman serius yang harus dihadapi. 
Konflik yang muncul sering kali tidak murni dipicu oleh agama, tetapi oleh faktor lain seperti 
ketimpangan sosial, ekonomi, dan politik. Oleh karena itu, moderasi beragama harus dipandang 
sebagai langkah strategis untuk mengatasi penyebab konflik secara menyeluruh.23 
 

Peran Pendidikan Islam dalam Moderasi Beragama 
Pendidikan Islam memiliki peran vital dalam menanamkan nilai-nilai moderasi kepada 

generasi muda. Melalui pengajaran yang berbasis pada Al-Qur’an dan prinsip wasathiyyah, 
siswa diajarkan untuk menghargai keberagaman, bersikap adil, dan menghindari ekstremitas 
dalam kehidupan sehari-hari. 

Sikap dan perilaku seorang Muslim sangat dipengaruhi oleh pemahaman ajaran 
agamanya yang bersumber dari kitab suci Al-Qur’an. Islam mengajarkan pentingnya mengikuti 
syariat sebagai pedoman hidup yang menjamin kebahagiaan di dunia dan keselamatan di 
akhirat. Islam juga mengecam segala bentuk ekstremitas, baik dalam ibadah, akhlak, maupun 
hubungan sosial. Moderasi beragama menjadi prinsip utama dalam menjalankan ajaran Islam 
secara bijaksana dan relevan dengan konteks masyarakat plural. 

Dengan berlandaskan prinsip-prinsip moderasi, pendidikan Islam tidak hanya 
mengajarkan siswa untuk menjalankan ajaran agamanya dengan benar, tetapi juga untuk 
menciptakan harmoni sosial di lingkungan masyarakat. 

 
a. Konsep Moderasi Beragama 

Kata moderasi berasal dari bahasa Latin moderatio, yang berarti keseimbangan atau 
sedang (tidak berlebihan maupun kekurangan).24 Kata ini juga merujuk pada pengendalian diri 
terhadap sikap yang ekstrem. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), moderasi memiliki 
dua arti: pertama, mengurangi kekerasan, dan kedua, menghindari hal-hal yang ekstrem.25 
Ketika seseorang dikatakan bersikap moderat, ia dinilai memiliki sikap wajar, tidak ekstrem, 
dan seimbang dalam bertindak atau berpendapat. 

 
19 Kemenag RI, “Al-Hujurat Ayat 13,” in Al-Qur’an Al-Karim Dan Terjemahannya Dengan Transliterasi, 2017. 
20 Made Made Saihu and Abdul Aziz, “Implementasi Metode Pendidikan Pluralisme Dalam Mata Pelajaran 
Pendidikan Agama Islam,” Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 1 (2020): 131, 
https://doi.org/https://doi.org/10.29240/belajea.v5i1.1037. 
21 Syahrin Harahap, Teologi Kerukunan (Jakarta: Prenada Media, 2011). 
22 Fathorrahman Ghufron, Ekspresi Keberagamaan Di Era Milenium (Yogyakarta: IRCiSoD, 2016). 
23 Faiqah and Pransiska, “Radikalisme Islam vs Moderasi Islam: Upaya Membangun Wajah Islam Indonesia Yang 
Damai.” 
24 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama. 
25 “KBBI,” n.d. 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

131 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

Kementerian Agama dalam buku Moderasi Beragama mendefinisikan moderasi beragama 
sebagai keyakinan yang kokoh terhadap esensi ajaran agama yang dianut, namun tetap terbuka 
untuk berbagi kebenaran dengan interpretasi agama yang berbeda. Moderasi beragama 
mencerminkan sikap keterbukaan, penerimaan, dan sinergi antara berbagai kelompok agama. 
Secara umum, moderasi beragama bertujuan untuk mencapai keseimbangan dalam keyakinan, 
moral, dan perilaku.26 

Sebaliknya, ekstremisme adalah tindakan atau sikap berlebihan (tatharruf), yang dalam 
konteks agama dapat berupa fanatisme, radikalisme, atau pelampauan batas yang ditentukan 
oleh hukum agama. Dalam bahasa Arab, istilah ekstremisme dapat diterjemahkan sebagai al-
guluw dan tasyaddud. Meski tidak secara langsung disebutkan dalam Al-Qur’an, turunannya, 
seperti kata syadid, memiliki arti keras atau tegas.27 Ekstremisme dalam beragama dapat 
didefinisikan sebagai sikap melampaui batas yang telah ditetapkan oleh Allah SWT, baik dalam 
akidah, ibadah, maupun hubungan sosial. 

 
Moderasi dalam Perspektif Islam 

Dalam Islam, moderasi dikenal dengan istilah wasathiyyah, yang secara harfiah berarti 
keseimbangan, keadilan, atau posisi tengah. Al-Asfahaniy mendefinisikan wasath sebagai 
pertengahan antara dua batas, yang melambangkan nilai-nilai keadilan dan kebijaksanaan.28 
Dalam Mu’jam al-Wasit, wasathiyyah diartikan sebagai sikap sederhana, pilihan terbaik, dan 
tidak berlebihan.29 Ibnu Asyur membagi makna wasathiyyah menjadi dua: pertama, definisi 
etimologis, yaitu posisi tengah yang seimbang; dan kedua, definisi terminologis, yaitu sikap 
beragama yang didasarkan pada pola pikir lurus dan adil.30 

Quraisy Shihab mendeskripsikan moderasi Islam sebagai sikap yang berada di tengah, 
tidak condong pada ifrath (berlebih-lebihan) maupun tafrith (meremehkan). Dalam moderasi 
Islam, terdapat keseimbangan antara hak ruh dan hak badan, tanpa mengabaikan salah 
satunya.31 Pemikiran moderasi juga mengajarkan pendekatan objektif dan komprehensif dalam 
melihat permasalahan, termasuk isu pluralitas agama. 

Moderasi adalah sifat istimewa yang dianugerahkan Allah SWT kepada umat Muslim. Sifat 
ini menjadikan umat Islam sebagai umat terbaik (khaira ummah), yang moderat dalam segala 
aspek kehidupan, baik dalam beragama maupun bersosial. Dalam pandangan Quraisy Shihab, 
moderasi beragama adalah upaya untuk menghindari ekstremitas, baik dalam praktik 
keagamaan maupun interaksi sosial.32 

Untuk mencapai moderasi beragama, diperlukan kemampuan berpikir objektif, sikap 
bijaksana, dan pemahaman mendalam terhadap teks-teks agama. Penafsiran yang tepat 
terhadap ajaran agama sangat dibutuhkan agar tercipta pemahaman yang moderat, tidak 
ekstrem, dan selaras dengan prinsip keadilan serta kemanusiaan. 

 
b. Respons Al-Qur’an tentang Moderasi Beragama 

Al-Qur'an telah diterima secara konsensus oleh para cendekiawan Muslim sebagai 
sumber utama yang paling penting dalam Islam, baik dalam akidah, syariat, maupun ilmu 
pengetahuan. Sejak zaman Rasulullah hingga hari kiamat, Al-Qur’an tetap menjadi rujukan yang 
fundamental dan relevan bagi umat Islam. Dalam banyak ayat, Al-Qur'an memberikan panduan 

 
26 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama. 
27 Abd Aziz, Athoillah Islamy, and Saihu, “Existence of Naht Method in the Development of Contemporary 
Arabic Language,” Taqdir: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Dan Kebahasaaraban 5, no. 2 (2019), 
https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/10.19109/taqdir.v5i2.4926. 
28 Al-Alamah al-Raghib Al-Asfahaniy, Mufradat Al-Fadz Al-Qur’an (Beirut: Dar al Qalam, 2009). 
29 Syauqi Dhoif, Al-Mu’jam Al-Wasith (Mesir: ZIB, 1972). 
30 Ibnu ’Asyur, At-Tahrir Wa at-Tanwir (Tunis: ad-Dar Tunisiyyah, 1984). 
31 Khalil Nurul Islam, “Moderasi Beragama Di Tengah Pluralitas Bangsa: Tinjauan Revolusi Mental Perspektif Al-
Qur’an Khalil Nurul Islam,” Kuriositas: Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan 13, no. 1 (2020): 34–35. 
32 Afrizal Nur and Mukhlis, “Konsep Wasathiyah Dalam Al-Qur’an: Studi Komparatif Antara Tafsir At-Tahrir Wa 
At-Tanwir Dan Aisar AtTafsir,” Jurnal An-Nur 4, no. 2 (2015): 206. 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

132 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

mengenai konsep moderasi beragama atau wasathiyyah dalam kehidupan umat Islam, yang 
menunjukkan cara beragama yang seimbang antara sikap eksklusif dan inklusif. 

Al-Qur'an menggunakan istilah-istilah yang menggambarkan sikap moderat yang dapat 
dipahami oleh umat manusia sesuai dengan kapasitasnya. Seperti yang dijelaskan oleh Imam Al-
Ghazali, firman Allah SWT itu dekat dengan bahasa manusia, diambil dari apa adanya dalam diri 
manusia dan dari apa yang ada di hadapan manusia agar manusia dapat memahaminya.33 Salah 
satu istilah yang digunakan dalam Al-Qur'an adalah kata wasath (pertengahan), yang 
mengandung berbagai arti seperti keadilan, keseimbangan, dan keterbukaan.34 

Dalam tafsiran para ulama, seperti At-Thabari, Al-Qurtubi, Ibn Katsir, dan As-Shalabi, 
umat Islam dipandang sebagai umat moderat, karena mereka berada di tengah antara dua 
kutub ekstrem: satu sisi ekstrem kanan (ultra-konservatif) dan sisi lainnya ekstrem kiri 
(liberal). Umat Islam diakui sebagai umat yang menjaga keseimbangan antara dunia dan 
akhirat, tanpa berlebihan dalam keduanya. Mereka bukan seperti kelompok Nasrani yang 
terjebak dalam ekstremitas kerahiban, yang menolak dunia dan kodrat manusia, maupun 
seperti kelompok Yahudi yang dikenal karena membelokkan wahyu dan melakukan tindakan 
menyimpang.35 

Al-Maraghi dalam tafsirnya menekankan bahwa Islam datang untuk menjembatani dua 
kelompok ekstrem. Kelompok pertama adalah mereka yang hanya memprioritaskan 
kepentingan fisik dan duniawi, seperti Yahudi dan kaum musyrikin. Kelompok kedua adalah 
mereka yang terlalu berfokus pada urusan spiritual, seperti kelompok Nasrani, al-Sabi’ah, dan 
Wathniyyah. Islam, menurut Al-Maraghi, menggabungkan keduanya dalam keseimbangan 
antara kebutuhan spiritual dan fisik, sehingga umat Islam menjadi umat yang sempurna, 
memiliki kedalaman spiritual dan kekuatan fisik untuk melakukan perubahan positif.36 

 
Ayat-ayat Al-Qur’an yang Menegaskan Moderasi Beragama 
Al-Qur'an mengisyaratkan pentingnya berperilaku moderat dalam banyak ayatnya. 

Salah satunya adalah dalam Surah Al-Isra (17:29), yang berbicara tentang keseimbangan dalam 
tindakan: 

اعُنُقِكَاوَلَاتَ بْسُطْهَااكُلَّاالْبَسْطِافَ تَ قْعُدَامَلُوْمًاامََّّْسُوْراًلاْاتََْعاَوَلَا ايَدَكَامَغْلُوْلةًَااِلٰى  
Artinya : Dan janganlah kamu jadikan tanganmu terbelenggu pada lehermu dan 

janganlah kamu terlalu mengulurkannya karena itu kamu menjadi tercela dan menyesal. (QS. 
Al-Isra: 29). 

Ayat ini menekankan pentingnya menjaga keseimbangan dalam perilaku, agar tidak 
terlalu berlebihan atau terlalu kikir. Hal ini menggambarkan prinsip moderasi dalam 
kehidupan. Ayat tersebut tidak hanya berbicara soal keseimbangan dalam harta dan 
pengeluaran, tetapi mencerminkan nilai universal dari prinsip moderasi (wasathiyyah) dalam 
semua aspek kehidupan, termasuk dalam beragama. Moderasi dalam beragama berarti menolak 
segala bentuk ekstremisme, baik dalam bentuk radikalisme (ghuluw) maupun sikap acuh 
(tafriṭ). 

 
 
 

 
33 Abu Hamid Muhammad Ibn Muhammad ibn Muhammad Al-Ghazali, Ihya Ulum Al-Din, vol. 1 (Kairo: Isa Bab 
al-Halabi, 1998). 
34 Muhammad Mutawalli Al-Sya’rawi, Tafsir Wa Khawatir Al-Imam Muhammad Mutawalli Al- Sha’rawi, 1st ed. 
(Mesir, 2010). 
35 Ibnu Jarir At-Thabari, Tafsir At-Thabari, vol. 2, n.d.; Ibnu Katsir, Tafsir Al-Quran Al-Adzim, vol. 1 (Beirut: Dar 
Al-Fikri, 1994); Ali Muhammad As-Shalabiy, Al-Wasathiyah Fil Qur’an Al-Karim (Kairo: Mu’assasah Iqra’ Linasyri 
watauzi wattarjamah, 2007). 
36 Ahmad Mustafa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, vol. 2 (Kairo: Dar al-Salam, 2002). 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

133 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

Di dalam Surah Al-Isra (17:110), Al-Qur'an juga menyebutkan tentang cara yang 
seimbang dalam berdoa : 

اوَلَاتَاَْ ۚ امَّااتَدْعُوْاافَ لَهُاالَْسْْاَۤءُاالُْْسْنٰى اايًّا َااوَِاادْعُوااالرَّحْْىنََۗ لََتِكَاوَلَاتُُاَفِتْابِِاَاهَرْابِصاَقُلِاادْعُواااللّىٰ
 وَابْ تَغِابَيَْْاذىلِكَاسَبِيْلًَا

Artinya: Serulah Allah SWT atau serulah Ar-Rahman. dengan nama yang mana saja kamu 
seru, Dia mempunyai Al asmaaul husna (nama-nama yang terbaik) dan janganlah kamu 
mengeraskan suaramu dalam shalatmu dan janganlah pula merendahkannya dan carilah jalan 
tengah di antara kedua itu. (QS Al-Isra: 110). 

Ayat ini mengajarkan cara berdoa dengan tidak terlalu keras atau terlalu pelan, melainkan 
dengan cara yang seimbang, yang mencerminkan prinsip moderasi dalam segala aspek 
kehidupan, termasuk dalam ibadah. 

 
Peringatan terhadap Ekstremisme dalam Islam 

Rasulullah SAW juga mengingatkan umatnya agar menghindari ekstremisme dalam 
beragama. Dalam sebuah hadits, setelah selesai melempar jumrah Aqabah pada 10 Dzulhijjah, 
Rasulullah meminta sahabatnya, Ibn Abbas, untuk berhati-hati terhadap sikap ghuluw 
(berlebihan) dalam beragama. Kisah ini menunjukkan bahwa bahkan dalam tindakan simbolis 
seperti melempar batu, umat Islam harus menghindari sikap berlebihan, karena dapat berakibat 
pada penyimpangan dari prinsip moderasi yang diajarkan oleh Islam. 

Imam Yusuf al-Qaradawi juga memperingatkan bahwa ghuluw dalam beragama tidak 
hanya dapat menjauhkan seseorang dari sikap wasathiyyah, tetapi dapat menumbuhkan 
perilaku buruk seperti fanatisme berlebihan, mempersulit diri dan orang lain, serta 
mengafirkan mereka yang memiliki pandangan berbeda.37 

 
Definisi Moderasi Menurut Para Ulama 

Ahmad Umar Hasyim dalam bukunya Wasathiyyah al-Islam menjelaskan bahwa moderasi 
adalah keseimbangan antara dua sisi yang berlawanan. Moderasi beragama berarti tidak 
berlebihan dalam hal apapun dan selalu menjaga kualitas serta kesempurnaan dalam beribadah 
dan berinteraksi sosial. Yusuf al-Qaradawi mendefinisikan moderasi sebagai al-tawazun, yaitu 
upaya menjaga keseimbangan antara dua hal yang berlawanan, sehingga tidak ada satu sisi yang 
mendominasi dan meniadakan yang lain. Ini bisa dilihat, misalnya, dalam keseimbangan antara 
spiritualisme dan materialisme, individualisme dan sosialisme, serta realistis dan idealis.38 

Moderasi dalam Islam adalah sebuah prinsip yang mengutamakan keseimbangan dalam 
segala hal, baik dalam agama maupun kehidupan sosial, yang menjunjung tinggi keadilan dan 
kesetaraan, tanpa berlebihan atau kekurangan. Ini merupakan ajaran yang harus dijaga dan 
diterapkan oleh setiap Muslim, baik dalam ibadah maupun dalam kehidupan sehari-hari.39 

 
c. Prinsip-Prinsip Moderasi Beragama 

Moderasi beragama mencakup perubahan mendasar dalam cara berpikir, pola keyakinan, 
dan perasaan spiritual yang mengarahkan perilaku manusia. Hal ini berkaitan erat dengan 
revolusi mental, yang berfokus pada pengisian pikiran manusia dengan nilai-nilai luhur, 
termasuk budaya, falsafah bangsa, dan agama. Nilai-nilai tersebut menjadi dasar pembentukan 

 
37 Yusuf Al-Qaradawi, Al-Sahwah Al-Islamiyyah Bayna Al-Jumud Wa AlTatarruf (Kairo: Dar al- Shuruq, 2001). 
38 Yusuf Al-Qaradawi, Al-Khasais Al-Ammah Li Al-Islam (Kairo: Maktabah Wahbah, 1996). 
39 Muhammad Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama (Jakarta: Lentera 
Hati, 2019). 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

134 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

karakter individu yang baik. Secara khusus, Al-Qur’an menekankan moderasi beragama 
berdasarkan beberapa prinsip utama, yaitu universalitas, integrasi, dan multikulturalisme.40 

1. Prinsip Universalitas 
Pemahaman keagamaan seseorang harus mengacu pada prinsip universalitas Islam 

sebagai agama yang damai dan membawa rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil alamin). 
Prinsip ini dilandasi oleh keyakinan bahwa Tuhan menciptakan manusia dalam berbagai 
golongan, yang masing-masing diberikan utusan untuk menciptakan kedamaian berdasarkan 
ajaran Tuhan yang universal.41 

Untuk menerapkan prinsip ini, manusia perlu memiliki pengetahuan luas tentang tema-
tema agama yang sering disalahpahami. Sikap keterbukaan dan universalitas keilmuan tanpa 
batasan ideologi, regionalisme, atau sektarianisme menjadi kunci utama. Islam, sebagai agama 
universal, telah melahirkan peradaban besar melalui pemahaman yang mendalam dan 
penerapan nilai-nilai inklusif.42 

Dalam q.s al- an biya’ : 107 Allah ber firman :  

لَمِيْْاَارَحْْةَاًااِلَّااارَْسَلْنىكاَاوَمَا ا ۝١٠٧اللِْٰعى  
Artinya : “Kami tidak mengutus engkau (Nabi Muhammad), kecuali sebagai rahmat bagi 

seluruh alam”. (Al-Anbiya’ : 107) 
Ayat di atas Menunjukkan bahwa misi Islam adalah untuk seluruh umat manusia dan 

bukan kelompok tertentu saja. Dalam konteks modern, penting bagi umat Islam untuk 
mengembangkan pola pikir terbuka (open mind) yang mampu menimbang, memilah, dan 
memilih berbagai fenomena global. Selain itu, umat Islam perlu memiliki kemampuan kritik diri 
(self-critique) terhadap tradisi, budaya, dan peradabannya sendiri untuk menilai relevansinya 
dalam peradaban manusia saat ini. Dengan pendekatan ini, umat Islam dapat mempertahankan 
nilai-nilai lama yang baik sekaligus mengambil nilai-nilai baru yang lebih baik.43 

2. Prinsip Integrasi 
Prinsip integrasi menekankan pentingnya perpaduan antara berbagai bidang keilmuan 

untuk memperkaya pemahaman agama. Masyarakat perlu diberikan wawasan keagamaan yang 
tidak hanya normatif-teologis, tetapi juga integratif dengan ilmu-ilmu lain. 

Tokoh-tokoh seperti Kuntowijoyo, Imam Suprayogo, dan M. Amin Abdullah telah 
menawarkan pendekatan yang menggabungkan ilmu agama dengan ilmu umum. Misalnya, 
Kuntowijoyo mengusulkan integrasi ilmu agama dalam disiplin ilmu umum.44 Imam Suprayogo 
mengembangkan pendekatan "pohon ilmu" yang memperkuat keterkaitan antara ilmu agama 
dan ilmu lainnya.45 Sementara itu, M. Amin Abdullah mengedepankan konsep integrasi-
interkoneksi, di mana ajaran agama saling berinteraksi untuk menambah wawasan 
keberagamaan.46 

 
 
 
 
 

 
40 Maragustam, “Paradigma Revolusi Mental Dalam Pembentukan Karakter Bangsa Berbasis Sinergitas Islam 
Dan Filsafat Pendidikan,” Jurnal Pendidikan Agama Islam Fakultas Ilmu Tarbiyah Dan Keguruan UIN Sunan 
Kalijaga 12, no. 2 (2015): 161. 
41 Nurcholis Madjid, Islam Doktrin Dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 2008). 
42 Omar Mohammad Al-Syaibani, Falsafah Pendidikan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1979). 
43 Munzir Hitami, “Universalitas Nilai-Nilai Islam: Mengungkap Makna Al-Din,” Jurnal Toleransi: Media 
Komunikasi Umat Beragama 12, no. 1 (2020): 45–46. 
44 Kuntowijoyo, Islam Sebagai Ilmu: Epistimologi, Metodologi Dan Etika (Yogyakarta: Teraju, 2004). 
45 Imam Suprayogo, Paradigma Pengembangan Keilmuan Pada Perguruan Tinggi: Konsep Pendidikan Tinggi 
Yang Dikembangkan UIN Malang (Malang: UIN Malang Press, 2005). 
46 M. Amin Abdullah, Islamic Studie Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif, 7th ed. 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012). 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

135 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

Dalam q.s al- Hujurat : 13 Allah ber firman : 

يَ ُّهَا لاَااشُعُوْباًااوَجَعَلْنىكُماْااوَّانُْ ثىىااذكََر ااامِٰناْااخَلَقْنىكُماْاااِنَّّاااالنَّاساُاايًّى  ىكُمَْۗااااللّىٰاِااعِنْداَاااكَْرَمَكُماْاااِنَّااالتَِ عَارَفُ وْااۚااوَّقَ بَاۤىِٕ اااتَْ قى
 ۝١٣اخَبِيْ ااعَلِيْم اااللّىٰاَااِنَّا

Artinya : “Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari seorang laki-
laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku 
agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah 
orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Mahateliti”. (Q.S. Al- 
Hujarat : 13) 

Ayat di atas Menekankan pentingnya pengakuan terhadap keberagaman dan 
persaudaraan antarsuku dan bangsa. Prinsip integrasi ini memungkinkan umat Islam untuk 
memahami agama secara holistik, menguji dan memberikan masukan terhadap objek keilmuan, 
serta menciptakan kerukunan baru yang kreatif. Dengan demikian, integrasi menjadi sarana 
untuk menyatukan elemen-elemen berbeda dalam kehidupan keagamaan dan sosial. 

3. Prinsip Multikulturalisme 
Multikulturalisme menegaskan bahwa agama apapun tidak mengajarkan kekerasan. 

Sebaliknya, agama menekankan nilai-nilai kasih sayang, penghormatan, dan kedamaian dalam 
kehidupan masyarakat yang majemuk. Untuk membangun toleransi dan kerukunan, beberapa 
langkah yang dapat dilakukan adalah: 

• Reformulasi budaya dan reinterpretasi doktrin agama yang sering digunakan sebagai 
alasan tindakan kekerasan. 

• Dialog antaragama untuk memahami tradisi, multikulturalisme, dan gagasan modern. 
• Praktik penghormatan terhadap perbedaan, seperti saling mengasihi dan menolong di 

tengah keberagaman.47 
Multikulturalisme adalah pengakuan terhadap keragaman budaya, baik tradisional 

maupun modern. Konsep ini mempromosikan penghargaan atas kesetaraan manusia dan 
legitimasi atas keanekaragaman budaya. Dalam Islam, prinsip ini diwujudkan melalui sikap 
inklusif, yang tidak hanya mengakui keberagaman masyarakat, tetapi juga melibatkan diri 
secara aktif dalam kehidupan masyarakat plural.48 

Menurut Quraish Shihab, Islam inklusif memberikan ruang bagi keberagaman pemikiran, 
persepsi, dan pemahaman. Dalam kerangka ini, kebenaran tidak hanya dimiliki oleh satu 
kelompok tertentu, melainkan juga bisa ditemukan di kelompok lain, termasuk kelompok 
agama yang berbeda.49 

 
D. Temuan Akhir Penelitian 

1. Konstruksi Materi Kurikulum Pendidikan Agama Islam Berbasis Moderasi 
Beragama 

Berdasarkan penelitian, materi kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) yang berbasis 
moderasi beragama dapat dipetakan dan digambarkan dalam desain yang berorientasi pada 
pembentukan karakter moderat. Konstruksi ini menyesuaikan dengan nilai-nilai inti yang telah 
diidentifikasi dalam kajian moderasi beragama. Desain ini memadukan konsep nilai-nilai Islam 
yang moderat dengan strategi implementasi dalam pembelajaran PAI di madrasah. 

 
 
 

 
47 Ahmad Suradi, John Kenedi, and Buyung Surahman, “Religious Tolerance in Multicultural Communities : 
Towards a Comprehensive Approach in Handling Social Conflict,” Journal of Law and Culture 4, no. 2 (2020): 
229–45. 
48 Hendri Masduki, “Pluralisme Dan Multikulturalisme Dalam Perspektif Kerukunan Antar Umat Beragama 
(Telaah Dan Urgensinya Dalam Sistem Berbangsa Dan Bernegara),” Jurnal Sosiologi 9, no. 1 (2016): 20–21. 
49 Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama. 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

136 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

a. Penjelasan Sikap Moderat 
Sikap moderat didefinisikan sebagai upaya untuk menghindarkan perilaku ekstrem, baik 

dalam bentuk kekurangan maupun berlebihan. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), 
moderat berarti mengambil posisi tengah dengan menghindari ekstremitas dalam segala aspek. 
Seseorang yang moderat cenderung memiliki pandangan yang luas dan mampu melihat 
permasalahan dari berbagai sisi. 

Sebagai contoh, gaya kepemimpinan demokrasi sering dihubungkan dengan sikap 
moderat. Sidney Hook mendefinisikan demokrasi sebagai bentuk pemerintahan di mana 
keputusan diambil berdasarkan kesepakatan mayoritas dengan partisipasi bebas dari rakyat. 
Sikap moderat seperti ini menjadi dasar dalam membangun harmoni di tengah keberagaman. 

b. Ciri-Ciri Sikap Moderat 
1. Sikap Terbuka: 

Seseorang dengan sikap terbuka menerima masukan dan kritik sebagai sarana 
pengembangan diri. Sikap ini terlihat pada Imam Malik dalam penulisan kitab Al-Muwaththa’, 
yang direvisi berkali-kali berdasarkan masukan ulama hingga mencapai kesempurnaan. 

2. Berpikir Rasional: 
Orang yang moderat menggunakan logika dan akal sehat dalam mengambil keputusan. 

Berpikir rasional menciptakan pola pikir yang kritis, metodis, dan sistematis. Sikap ini 
menuntun seseorang untuk mempertimbangkan segala sesuatu secara objektif dan terukur. 

3. Rendah Hati 
Sikap rendah hati mencerminkan kesadaran akan keterbatasan diri, terutama dalam hal 

ilmu. Orang moderat tidak merasa paling benar dan senantiasa belajar dari orang lain. 
4. Membawa Manfaat 

Sikap moderat bertujuan untuk memberikan manfaat, baik kepada diri sendiri maupun 
kepada masyarakat. 

5. Moderat dalam Beragama 
Moderasi dalam beragama mengedepankan perdamaian dan toleransi antarumat 

beragama. Rasulullah SAW menjadi teladan dalam hal ini dengan menunjukkan sikap lemah 
lembut, hidup rukun, dan menjauhi kekerasan. Sikap ini menciptakan harmoni dalam 
masyarakat yang majemuk. 

 
2. Pemetaan Materi Kurikulum 

Materi kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) yang berbasis moderasi beragama 
bertujuan untuk menciptakan peserta didik yang toleran, berpikir kritis, dan memiliki sikap 
harmonis terhadap keberagaman. Dengan pendekatan ini, peserta didik diajarkan untuk hidup 
rukun, menjauhi perselisihan, serta saling menghormati dalam kehidupan bermasyarakat. 
Pendidikan berbasis moderasi beragama tidak hanya menekankan penguasaan aspek teoritis, 
tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai universal ke dalam praktik kehidupan sehari-hari. Hal 
ini bertujuan untuk mencetak generasi yang adaptif terhadap perubahan, relevan dengan 
perkembangan zaman, dan tetap berpegang teguh pada identitas keagamaannya. 

Pengembangan kurikulum PAI berbasis moderasi beragama mencakup integrasi nilai-
nilai utama, seperti At Tawasuth (Tengah-Tengah), Al I’tidal (Tegak Lurus/Adil), At Tasamuh 
(Toleransi), Asyura (Musyawarah), Al Ishlah (Reformasi), Al Qudwah (Kepeloporan), Al 
Muwathanah (Cinta Tanah Air), Al- la Unf (Anti Kekerasan), I’tiraf Al Urf (Ramah Budaya), Al 
Musawah (Persamaan), Al Aulawiyah (Prioritas), serta Tathawur wa Ibkar (Dinamis dan 
Inovatif). Nilai-nilai ini diimplementasikan melalui empat bidang studi utama dalam PAI, yaitu 
Qur’an Hadits, Aqidah Akhlak, Fiqih, dan Sejarah Kebudayaan Islam (SKI). Setiap bidang studi 
dirancang untuk memadukan pemahaman keilmuan dengan pengembangan karakter, yang 
bertujuan menciptakan generasi yang berkepribadian moderat, inovatif, dan siap menghadapi 
tantangan global. 

Desain kurikulum ini juga memperhatikan strategi pembelajaran yang efektif untuk 
menanamkan nilai-nilai moderasi. Sebagai contoh, pada pembelajaran Qur’an Hadits, peserta 
didik diajarkan untuk memahami ayat-ayat yang menekankan toleransi, kerja sama, dan cinta 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

137 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

tanah air. Di bidang Aqidah Akhlak, peserta didik dilatih untuk menerapkan sikap kepeloporan, 
musyawarah, dan reformasi dalam interaksi sosial mereka. Sementara itu, bidang Fiqih berfokus 
pada pembentukan pemahaman prioritas dalam ibadah dan muamalah, sedangkan Sejarah 
Kebudayaan Islam (SKI) menginspirasi peserta didik melalui narasi sejarah peradaban Islam 
yang kaya akan nilai-nilai inklusif, dinamis, dan inovatif. 

Berikut adalah desain pemetaan materi kurikulum Pendidikan Agama Islam berbasis 
moderasi beragama. Gambar ini menggambarkan bagaimana nilai-nilai inti moderasi beragama 
diintegrasikan ke dalam empat bidang studi utama—Qur’an Hadits, Aqidah Akhlak, Fiqih, dan 
Sejarah Kebudayaan Islam (SKI)—serta bagaimana pendekatan ini diarahkan untuk membentuk 
karakter peserta didik yang moderat, toleran, dan inklusif. Diagram ini memberikan visualisasi 
langkah strategis dalam implementasi kurikulum berbasis moderasi beragama, mulai dari 
konsep hingga hasil yang diharapkan. 

Gambar: D.1. Pemetaan materi PAI berbasis moderasi beragama yang ditemukan 

peneliti 

Kelas Mata 
Pelajaran PAI 

Materi Pokok Aspek Moderasi 
Beragama 

Indikator Moderasi Beragama 

X Al-Qur’an 
Hadis 

Isi kandungan QS. Al-
Hujurat: 10-13 

Toleransi, Anti-
kekerasan 

Menjelaskan pentingnya ukhuwah dan 
menghargai perbedaan antarsesama. 

X Akidah 
Akhlak 

Akhlak terpuji 
terhadap sesama 
manusia 

Toleransi, Anti-
kekerasan 

Menunjukkan sikap empati, toleransi, 
dan antikekerasan dalam kehidupan 
sosial. 

X Fikih Hukum Zakat dan 
Dampaknya Sosial 

Cinta Tanah Air Memahami zakat sebagai instrumen 
sosial dan solidaritas kebangsaan. 

X Sejarah 
Kebudayaan 
Islam (SKI) 

Peradaban Islam Masa 
Rasul & Khulafaur 
Rasyidin 

Komitmen 
Kebangsaan 

Meneladani prinsip keadilan, 
musyawarah, dan toleransi dalam 
pemerintahan Islam awal. 

XI Al-Qur’an 
Hadis 

QS. Al-Mumtahanah: 
8-9 

Toleransi Menghargai pergaulan antarumat 
beragama dalam semangat damai. 

XI Akidah 
Akhlak 

Toleransi antarumat 
beragama 

Toleransi Menunjukkan pemahaman tentang 
pentingnya hidup berdampingan 
secara damai di tengah perbedaan. 

XI Fikih Hukum dan Etika 
Bermuamalah 

Anti-Kekerasan, 
Komitmen 
Kebangsaan 

Mengedepankan prinsip keadilan, 
kejujuran, dan tanggung jawab dalam 
interaksi ekonomi. 

XI SKI Islam di Indonesia: 
Walisongo & Islam 
Nusantara 

Cinta Tanah Air, 
Toleransi 

Menghargai penyebaran Islam secara 
damai di Nusantara dan kontribusi 
terhadap NKRI. 

XII Al-Qur’an 
Hadis 

QS. Al-Baqarah: 256; 
QS. Yunus: 40-41 

Toleransi, Anti-
Kekerasan 

Mengakui kebebasan beragama dan 
menolak paksaan serta kekerasan atas 
nama agama. 

XII Akidah 
Akhlak 

Etika Global dan 
Multikultural 

Toleransi, 
Komitmen 
Kebangsaan 

Menunjukkan etika pergaulan global 
dengan nilai-nilai Islam yang humanis 
dan nasionalis. 

XII Fikih Fikih Siyasah (Politik 
Islam) 

Komitmen 
Kebangsaan, 
Cinta Tanah Air 

Memahami sistem pemerintahan 
dalam Islam dan hubungannya dengan 
sistem negara Indonesia. 

XII SKI Kontribusi Islam dalam 
Peradaban Dunia 

Cinta Tanah Air, 
Toleransi 

Mengapresiasi peran umat Islam 
dalam pembangunan dunia yang 
damai, berbudaya, dan adil. 

 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

138 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

E. Simpulan 
Secara keseluruhan, implementasi kurikulum berbasis moderasi beragama di Madrasah 

Aliyah Swasta di Kabupaten Pelalawan telah berjalan dengan baik namun masih memerlukan 
pembenahan dalam beberapa aspek, khususnya dalam hal penerapan nilai-nilai moderasi 
beragama yang lebih komprehensif dan terstruktur. Ke depan, perlu dilakukan penguatan 
melalui kebijakan yang lebih mendalam, pelatihan berkelanjutan, serta pemanfaatan sumber 
daya yang lebih optimal untuk mendukung keberhasilan implementasi kurikulum berbasis 
moderasi beragama di madrasah.  

 
DAFTAR PUSTAKA 

’Asyur, Ibnu. At-Tahrir Wa at-Tanwir. Tunis: ad-Dar Tunisiyyah, 1984. 

Abdullah, M. Amin. Islamic Studie Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-

Interkonektif. 7th ed. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012. 

Al-Asfahaniy, Al-Alamah al-Raghib. Mufradat Al-Fadz Al-Qur’an. Beirut: Dar al Qalam, 

2009. 

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad Ibn Muhammad ibn Muhammad. Ihya Ulum Al-Din. 

Vol. 1. Kairo: Isa Bab al-Halabi, 1998. 

Al-Maraghi, Ahmad Mustafa. Tafsir Al-Maraghi. Vol. 2. Kairo: Dar al-Salam, 2002. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Al-Khasais Al-Ammah Li Al-Islam. Kairo: Maktabah Wahbah, 1996. 

———. Al-Sahwah Al-Islamiyyah Bayna Al-Jumud Wa AlTatarruf. Kairo: Dar al- Shuruq, 

2001. 

Al-Sya’rawi, Muhammad Mutawalli. Tafsir Wa Khawatir Al-Imam Muhammad Mutawalli 

Al- Sha’rawi. 1st ed. Mesir, 2010. 

Al-Syaibani, Omar Mohammad. Falsafah Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1979. 

As-Shalabiy, Ali Muhammad. Al-Wasathiyah Fil Qur’an Al-Karim. Kairo: Mu’assasah Iqra’ 

Linasyri watauzi wattarjamah, 2007. 

At-Thabari, Ibnu Jarir. Tafsir At-Thabari. Vol. 2, n.d. 

Aziz, Abd, Athoillah Islamy, and Saihu. “Existence of Naht Method in the Development of 

Contemporary Arabic Language.” Taqdir: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Dan 

Kebahasaaraban 5, no. 2 (2019). 

https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/10.19109/taqdir.v5i2.4926. 

Azra, Azyumardi. “Islam Indonesia Inklusif Vs Eksklusif: Dinamika Keberagamaan Umat 

Muslimin.” Makalah Untuk Pengajian Ramadhan PP Muhammadiyah, 2017. 

Coulter, Stephen P. Robbins dan Mary. Management. New Jersey: Pearson Education, Inc., 

2016. 

D, Dawing. “Mengusung Moderasi Islam Di Tengah Masyarakat Multikultural.” Rausyan 

Fikr: Jurnal Studi Ilmu Ushuluddin Dan Filsafat 13, no. 2 (2017): 225–55. 

Darmawan, Andy. Dialektika Islam Dan Multikulturalisme Di Indonesia. Ikhtiar Mengurai 

Akar Konflik. Kurnia kalam semesta, 2009. 

Dhoif, Syauqi. Al-Mu’jam Al-Wasith. Mesir: ZIB, 1972. 

Faiqah, N., and T. Pransiska. “Radikalisme Islam vs Moderasi Islam: Upaya Membangun 

Wajah Islam Indonesia Yang Damai.” Al-Fikra 17, no. 1 (2018): 33–60. 

Farhani. “Moderasi Beragama Dan Kerukunan Umat Beragama,” 2019. 

Ghufron, Fathorrahman. Ekspresi Keberagamaan Di Era Milenium. Yogyakarta: IRCiSoD, 

2016. 

Hanum, Latifah. Perencanaan Pembelajaran. Syiah Kuala University Press, 2017. 

Harahap, Syahrin. Teologi Kerukunan. Jakarta: Prenada Media, 2011. 

Hitami, Munzir. “Universalitas Nilai-Nilai Islam: Mengungkap Makna Al-Din.” Jurnal 

Toleransi: Media Komunikasi Umat Beragama 12, no. 1 (2020): 45–46. 

Islam, Khalil Nurul. “Moderasi Beragama Di Tengah Pluralitas Bangsa: Tinjauan Revolusi 



Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan 

P-ISSN 2088-0871 http://ojs.diniyah.ac.id/index.php/Al-Mutharahah  

0-ISSN 2722-2314  Halaman 122-139 

139 
Volume 22 No. 01 Januari-Juni 2025 

Mental Perspektif Al-Qur’an Khalil Nurul Islam.” Kuriositas: Media Komunikasi Sosial 

Dan Keagamaan 13, no. 1 (2020): 34–35. 

Katsir, Ibnu. Tafsir Al-Quran Al-Adzim. Vol. 1. Beirut: Dar Al-Fikri, 1994. 

“KBBI,” n.d. 

Kemenag RI. “Al-Hujurat Ayat 13.” In Al-Qur’an Al-Karim Dan Terjemahannya Dengan 

Transliterasi, 2017. 

———. Al-Qur’an Al-Karim Dan Terjemahannya Dengan Transliterasi. Semarang: PT. 

Karya Toha Putra, 2017. 

Kementerian Agama RI. Moderasi Beragama. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang 

dan Diklat Kementerian Agama, 2019. 

Kuntowijoyo. Islam Sebagai Ilmu: Epistimologi, Metodologi Dan Etika. Yogyakarta: Teraju, 

2004. 

Madjid, Nurcholis. Islam Doktrin Dan Peradaban. Jakarta: Paramadina, 2008. 

Maharani, Tsarina. “Pintu Masuk Radikalisme Di Madrasah.” MAARIF INSTITUTE, n.d. 

Maragustam. “Paradigma Revolusi Mental Dalam Pembentukan Karakter Bangsa Berbasis 

Sinergitas Islam Dan Filsafat Pendidikan.” Jurnal Pendidikan Agama Islam Fakultas 

Ilmu Tarbiyah Dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga 12, no. 2 (2015): 161. 

Masduki, Hendri. “Pluralisme Dan Multikulturalisme Dalam Perspektif Kerukunan Antar 

Umat Beragama (Telaah Dan Urgensinya Dalam Sistem Berbangsa Dan Bernegara).” 

Jurnal Sosiologi 9, no. 1 (2016): 20–21. 

Mulyasa. Manajemen Berbasis Sekolah: Konsep, Strategi, Dan Implementasi. Bandung: PT 

Remaja Rosdakarya, 2013. 

Nasir, Ridwan. Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal. Jogjakarta: Pustaka Pelajar, 

2010. 

Nur, Afrizal, and Mukhlis. “Konsep Wasathiyah Dalam Al-Qur’an: Studi Komparatif Antara 

Tafsir At-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar AtTafsir.” Jurnal An-Nur 4, no. 2 (2015): 

206. 

PPIM UIN Jakarta. “Redam Radikalisme Butuh Pendidikan Keagamaan Inklusif,” 2017. 

Purwanto, Ngalim. Ilmu Pendidikan Teoretis Dan Praktis. Bandung: PT. Remaja 

Rosdakarya, 2007. 

Saihu, Made Made, and Abdul Aziz. “Implementasi Metode Pendidikan Pluralisme Dalam 
Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam.” Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 1 (2020): 

131. https://doi.org/https://doi.org/10.29240/belajea.v5i1.1037. 

Salim, Peter, and Yenny Salim. Kamus Bahasa Indonesia Kontemporer. Jakarta: Modern 

English Perss, 2002. 

Shihab, Muhammad Quraish. Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama. 

Jakarta: Lentera Hati, 2019. 

Suprayogo, Imam. Paradigma Pengembangan Keilmuan Pada Perguruan Tinggi: Konsep 

Pendidikan Tinggi Yang Dikembangkan UIN Malang. Malang: UIN Malang Press, 

2005. 

Suradi, Ahmad, John Kenedi, and Buyung Surahman. “Religious Tolerance in Multicultural 

Communities : Towards a Comprehensive Approach in Handling Social Conflict.” 

Journal of Law and Culture 4, no. 2 (2020): 229–45. 

Syafaat, Aat, Sohari Sahrani, and Muslih. Peranan Pendidikan Agama Islam. Jakarta: PT. 

Raja Grafindo Persada, 2008. 

Z, Ali. Pendidikan Agama Islam. Jakarta: Bumi Aksara, 2010. 

 


