KONSEP PEMBELAJARAN AKHLAK IMAM AL-GHAZALI DAN
IMPLEMENTASINYA DI PONDOK PESANTREN PROPINSI RIAU

Oleh:
KARIMAN IBRAHIM
(Pimpinan Pondok Pesantren Darul Qur’an)

ABSTRAK

Penelitian tentang Konsep Pembelajaran Akhlak Imam Al-Ghazali Dan Implementasinya
Di Pondok Pesantren Propinsi Riau merupakan penelitian pustaka (Library Research). Penelitian
ini diharapkan memberi pencerahan bagi kehidupan manusia, yang serba simpel dan praktis
sesuai perkembangan teknologi. Penelitian ini menggunakan metode content analisis yaitu
berangkat dari aksioma bahwa studi tentang proses dan isi komunitas ini merupakan dasar bagi
ilmu sosial. Subjek penelitian ini terdiri dari pemikiran Imam Al-Ghazali dan komponen yang
terkait. Teknik pengumpulan data dengan menghimpun dokumentasi yang relefan dan buku-
buku sumber. Teknik analisis data terdiri dari; pengumpulan data, reduksi data, penyajian data,
dan verifikasi. Hasil penelitian menujukkan: Konsep Pembelajaran Akhlak Imam Al-Ghazali Dan
Implementasinya Di Pondok Pesantren Propinsi Riau dapat menanamkan tiga aspek akhlak yaitu
civic knowledge, civic disposition, civic skill sesuai dengan realitas. Pada akhirnya Konsep
Pembelajaran Akhlak Imam Al-Ghazali Dan Implementasinya Di Pondok Pesantren Propinsi
Riau, yaitu guru harus dapat menumbuhkan kesadaran to regcognation and the other dalam
kehidupan akhlak santri yang beragam sehingga diharapkan menjadi smart and good citizenship
dalam konteks sebenarnya.

Kata Kunci: Imam Al-Ghazali, Konsep Pembelajaran Akhlak.

A. PENDAHULUAN

Dewasa ini kita melihat maraknya fenomena kemerosotan akhlak yang terjadi di berbagai
tempat. Hal itu dapat diamati dari semakin berkembangnya perilaku negatif dan menyimpang di
masyarakat. Pembunuhan, pemerkosaan, pencurian, penipuan, penyalahgunaan narkoba
(narkotika dan obat-obat berbahaya), tawuran, pornografi, korupsi, terorisme dan berbagai
penyakit sosial lainnya hampir setiap hari menghiasi media massa. Dunia pendidikanpun tidak
luput dari fenomena kemerosotan akhlak. Sejumlah aksi melihat kekerasan, tawuran, seks bebas
dan penyalahgunaan narkoba terbukti melibatkan kaum terpelajar, baik dari kalangan mahasiswa
maupun pelajar. Komisi Perlindungan Anak Indonesia (KPAI) mencatat, sampai saat ini ada
6.000 Anak Berhadapan dengan Hukum (ABH) yang mendekam di penjara, baik penjara anak,

penjara dewasa maupun tahanan-tahanan lainnya. Kepribadian manusia direduksi oleh sistem

156



pendidikan yang ada. Pendidikan mengorbankan keutuhan antara ilmu pengetahuan dan berfikir

(aspek kognitif), perilaku belajar (afektif) dan pelaksanaan di lapangan (psiko motor).

Semua itu disebabkan oleh tiga hal: Pertama, praktik pendidikan yang sering dikesankan
sebagai deretan instruksi dosen bagi mahasiswanya. Kedua, sistem pendidikan yang masih
cenderung top down (dari dosen ke mahasiswa). Sistem ini tidak membebaskan, karena
mahasiswa dianggap tidak tahu apa-apa. Ketiga, output pendidikan menghasilkan manusia yang
hanya siap memenuhi kebutuhan zaman dan bukan bersikap kritis terhadap keadaan sekitarnya.?
Pembelajaran Akhlak di Pondok Pesantren menurut Imam Al Gazali merupakan suatu
pembelajaran untuk melatih pikiran santri sedemikian rupa sehingga dalam sikap hidup dan
tindakan santri dipengaruhi oleh nilai akhlak.®> Pembelajaran Akhlak mengantar manusia pada
prilaku dan perbuatan yang berpedoman pada syari’at Allah.*

Apabila Pembelajaran Akhlak tidak mengikuti irama perubahan, maka jelas ketinggalan
dengan lajunya perkembangan zaman itu sendiri. Siklus perubahan Pembelajaran Akhlak dapat
dijelaskan sebagai berikut:

1. Pemelajaran akhlak dari masyarakat, di desain mengikuti irama perubahan dan kebutuhan
masyarakat. Misalnya; pada peradaban masyarakat agraris dan kebutuhan masyarakat pada
era tersebut. Begitu juga pada peradaban masyarakat industrial dan informasi.

2. Pembelajaran Akhlak didesain mengikuti perubahan dan kebutuhan masyarakat pada era
moderen.” Demikian siklus perkembangan perubahan Pembelajaran Akhlak. Untuk itu
perubahanya harus relavan dengan perubahan zaman dan kebutuhan masyarakat pada era
tersebut, baik pada konsep, materi dan kurikulum. Juga proses, fungsi dan tujuan lembaga-

lembaga pendidikan yaitu pondok pesantren.

! Zaim EI-Mubarok, Membumikan Pendidikan Nilai, Cet. II, (Bandung: CV. Alfabeta, September, 2009),
him. 29-30°

2 Lebih jauh, dapat kita menyaksikan bahwa pendidikan yang berlangsung selama ini lebih banyak
mengejar target formalitas dan kurikulum yang telah ditetapkan. Praktek pendidikan yang ada kurang menekankan
pencapaian tujuan yang berdimensi pembentukan watak dan kepribadian. Lihat: Ibid, hIm. 31-32.

¥ Pembelajaran Akhlak adalah suatu sistem yang terkait secara langsung dengan Allah. Lihat: Syed Sajjad
Husain dan Syed Ali Asraf, Crisis Muslim Edicatio”. Terj. Rahmani Astuti, Krisis Pendidikan Islam, (Bandung:
Risalah, 1986), him 2

* Abdurrahman an-Nahlawi Ushulut Tarbiyah Islamiyah wa Asalabi fi Baiti wa Madrasati. wal Mujtama’,
(Dr alfikr al-Mu’asyr, beirut-Libanon), terj. Shihabuddin, Pendidikan Islam di Rumah Sekolah dan Mayarakat.
(Jakarta: Gemma Insani Press, 1995), him 26.

> Lihat: Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf, (Jakarta: RajaGarafindi Persada, 2014), him. 32. H.AR Tila,
Beberapa Agenda Reformasi Pendidikan Nasional dalam Perspekitif 4bad 21 ‘Magelang’. (Tera Indonesia, 1998),
him. 245. Ki Hajar Dewantara mengatakan, Pembelajaran daya upaya untuk memajukan bertumbuhnya budi pekerti,
yaitu kekuatan batin, karakter, pikiran (intellect) dan tubuh anak. Lihat: Mohammad Tauchid, (et-al), Karya Ki
Hajar Dewantara, Bagian Pertama Pendidikan, (Yogyakarta: Majelis Luhur Taman Siswa, 1993), him. 14.

157



Urgensi Pesantren Dalam Pendidikan Akhlak

Untuk dapat mewujudkan akhlak al-karimah setiap pelaksanaannya, ada dua hal pokok

yang harus ada di setiap kegiatannya yaitu;

1.

Muatan Pembelajaran Akhlak itu sendiri; Imam Al Gazali menyebutkan, Pembelajaran
akhlak adalah untuk mewujudkan dan membentuk pribadi mulia, yang lahir dari perilaku-
perilaku luhur (akhlak al-kariimah). Pembentukan kesadaran dan sikap yang baik terhadap
tingkah lakunya yang diperbuat dalam kehidupan manusia sehari-hari itu, itulah inti
pendidikan Islam. Karena akhlak adalah sikap jiwa seseorang yang mendorongnya untuk
melakukan sesuatu perbuatan tanpa melalui pertimbangan.
Memacu untuk menumbuhkan kesadaran berakhlak al-karimah; Ini merupakan kegiatan
guru dalam melakssantrian pembelajaran pada santri-santrinya. Apapun ilmu pengetahuan
dan output pembelajaran yang di bawa seorang guru harus mengandung nilai-nilai kesadaran
untuk berakhlak baik. Ini maknanya, bahwa Pembelajaran Akhlak yang dilakssantrian dalam
rangka pendekatan diri pada Allah swt.

Pembelajaran Akhlak tercakup di dalam sistem nilai Islami. Menurut Imam al Gazali

memiliki ciri-ciri sempurna. Ciri itu terletak pada 3 hal:

1.

Keridhoan Allah swt merupakan tujuan hidup muslim. Keridhoan Allah swt ini menjadi
standar akhlak yang tinggi dan menjadi jalan bagi revolusi akhlak kemanusiaan. Sikap
mencari keridhoan Allah swt memberikan sangsi akhlak untuk mencintai dan takut kepada
Allah swt yang pada gilirannya mendorong manusia untuk mentaati hukum Allah tanpa
paksaan dari luar. Dengan dilandasi iman kepada Allah swt manusia terdorong untuk
mengikuti bimbingan akhlak secara sungguh-sungguh dan jujur seraya berserah diri dengan
ikhlas kepada Allah swit.

Semua lingkup kehidupan manusia ditegakkan di atas akhlak Islami, sehingga akhlak Islami
berkuasa penuh atas semua urusan kehidupan manusia. Hawa nafsu dan visted interest picik
tidak di beri kesempatan menguasai kehidupan manusia. Akhlak Islami mementingkan
keseimbangan dalam semua aspek kehidupan manusia individu maupun sosial.
Melindunginya sejak santri dalam buaian hingga keliang lahat. Ketiga; Islam menuntut
manusia agar melakssantrian sistem kehidupan yang didasarkan atas norma-norma kebajikan
dan jauh dari kejahatan. Ia memerintahkan perbuatan yang ma’ruf dan menjauhi

kemungkaran. Manusia di tuntut menegakkan keadilan dan menumpas kejahatan dalam

158



segala bentuknya. Kebajikan harus dimenangkan dari kejahatan. Getaran hati nurani harus
dapat mengalahkan perilaku jahat dan nafsu rendah.®

Imam Al Ghazali dalam kitab lhya Ulumuddin, melihat keadaan dan kecendrungan fitrah

manusia dalam perkembangan hidupnya, maka muatan pembelajaran akhlak di pondok peantren

mencakup hal-hal sebagai berikut:

1.

Pembelajaran Ahklak secara naluri, manusia mengakui kekuatan dalam kehidupan ini di luar
dirinya. Hal ini dapat di lihat ketika manusia mengalami kesulitan kesulitan hidup, musibah,
dan berbagai bencana. la akan mengeluh dan meminta pertolongan kepada sesuatu Yang
Serba Maha, yang dapat membebaskannya dari keadaan itu. Ini dialami setiap manusia
(tidak membedakan warna kulit, bangsa, tempat tinggal dan bahkan agama sekalipun),
dalam keadaan ini manusia terjepit dan tidak berdaya. Naluriah ini membawa kepada akhlak
manusia yang bak pada Sang Khaliknya. Pada manusia primitif, kondisi ini menimbulkan
kepercayaan animisme dan dinamisme. Adapun perbuatan-perbuatan bentuk penghormatan
pada Tuhannya dapat berupa: a). Sesajian-sesajian pada pohon-pohon besar, batu, gunung,
sungai sungai, laut dan benda alam lainnya. b). Pantangan-pantangan (tabu) yaitu perbuatan-
perbuatan atau ucapan ucapan yang dianggap dapat mengundang murka (kemarahan)
kepada kekuatan yang dianggap maha itu. c). Menjaga dan menghormati kemurkaan yang
ditimbulkan akibat ulah manusia, misalnya: upacara persembahan, ruatan dan

mengorbankan sesuatu.

2. Pembelajaran Akhlak secara alamiah, manusia sering dikatakan sebagai mahluk sosial.

Artinya manusia tidak dapat hidup dan berkembang dengan baik tanpa bantuan dan
interaksinya pada orang lain. Hubungan manusia dengan sesama manusia adalah dalam
rangka memenuhi kebutuhan-kebutuhan hidup manusia yang komplek tersebut. Baik itu
kebutuhan-kebutuhan yang bersifat fisik (jasmaniyah) maupun kebutuhan-kebutuhan yang
bersifat psikis (rohaniyah). Subtansi hubungan manusia itu pada pokoknya dalam rangka
saling memenuhi kebutuhan masing-masing. Akhlak sebagai aturan hubungan memberikan
batasan-batasan tentang perbuatan-perbuatan yang harus diperbuat dan perbuatan-perbuatan
yang harus ditinggalkan untuk keharmonisan interaksi. Islam adalah agama yang sesuai

dengan fitrah manusia, mengatur akhlak antara sesama manusia yang harus dipatuhi.

® Lihat: Abul A’la al-Maududi, Islamic Way of Live, Terj. Mashuri Sirajudin Igbal, (Bandung: Sinar Baru,

1983), him. 39.

159



Pembelajaran Akhlak terhadap sesama manusia adalah mutlak dilakukan oleh seseorang
tanpa terbatas oleh waktu, kondisi, tempat, agama dan budaya. Berakhlak dan bermoral
adalah fitrah manusia sebagai makhluk yang paling tinggi derajatnya dibandingkan dengan
makhluk lainnya. Ketinggian derajat dan martabat manusia karena moral dan akhlak yang
akan membentuk peradaban luhur manusia. Kalau ada manusia yang tidak bermoral,
sebenarnya ia mengingkari fitrahnya sehingga orang yang hidupnya demikian tidak akan
pernah menemukan kebahagiaan dan ketentraman yang abadi dalam hidupnya. Inilah yang
harus menjadi bahan perenungan dalam menanamkan moral pada santri. Bentuk moral pada
manusia ini meliputi: akhlak pada diri sendiri dan manusia di sekitarnya.

Pembelajaran Akhlak Pada Lingkungan. Sejak manusia ada di muka bumi, mereka hidup
menggantungkan alam sekitar. Mula-mula manusia hidup secara berpindah-pindah
(nomaden) mencari tempat-tempat yang menyediakan hidup dan makan. Mereka lalu
berpindah-pindah dari suatu tempat ketempat lain setelah bahan makanan habis dan tidak di
dapat. Selanjutnya semakin lama semakin maju kehidupan manusia, sehingga ada yang
bercocok tanam, berdagang, pegawai dan berbagai macam profesi. Namun seiring dengan
kemajuan kehidupan manusia bukan berarti ketergantungan dan kebutuhannya terhadap
alam semakin berkurang. Mereka tetap membutuhkan alam sekitarnya bagi kemakmuran
dan kesejahteraan hidupnya. Untuk itu manusia harus bisa menjaga keharmonisan
hubungannya dengan alam dan makhluk sekitarnya, yaitu dengan cara berakhlak yang baik
kepada alam.

B. PEMBAHASAN

Hal terpenting yang menarik perhatian dalam karya Al-Ghazali tentang Pembelajaran

akhlak di Pondok Pesantren ialah pemikirannya mengenai materimateri Pembelajaran akhlak di

Pondok Pesantren. Al-Ghazali tidak menulis tentang Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren

dengan menyandarkan pada retorika (kepandaian berbicara), melainkan berdasarkan konsep yang

jelas, mudah tersingkap bagi para pembacanya, yaitu:

1.

Al-Ghazali adalah seorang filosof yang berfikiran logis. Pola fikir falsafahnya gamblang dan
beraturan. Oleh karena itu, ketika menulis tentang Pembelajaran akhlak di Pondok
Pesantren, Al-Ghazali memulai dengan menerangkan Implementasi yang hendak dicapai,

dengan dibimbing alam fikiran murni dan realistis berdasarkan wahyu dari Allah SWT yang

160



diberikan kepada Nabi Muhammad SAW. Demikian pula dalam pembinaan kurikulum
untuk para siswa, Al-Ghazali tidak melaksanakannya secara sembarang, melainkan sesuai
dengan prinsip-prinsip Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren yang telah dia letakkan
sejalan dengan Implementasi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren yang telah dia
gariskan. la mengklasifikasi, membagi, dan menilai ilmu-ilmu serta meletakkannya pada
derajat hirearki berdasarkan seleksi yang ia tetapkan ditinjau dari kegunaannya bagi murid
dengan penuh kelembutan dan kasih sayang.

Bahan pelajaran yang diungkapkan Al-Ghazali, diperoleh gambaran adanya kurikulum
Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren yang komprehensif, cocok untuk setiap jenjang
pembelajaran, baik dasar, menengah, ataupun tinggi. Imam Al-Ghazali menerangkan materi-
materi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren yang harus dikuasai di dalam kitab-kitab
beliau yaitu kitab Ayyuhal Walad, kitab Bidayatul Hidayah, kitab Minhajul Abidin, kitab
Mukasyafatul Qulub, dan kitab Thya’ Ulumuddin.

Materi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren yang dirumuskan Al-Ghazali mencakup
dua hal, pertama; pandangan religius dan kedua; pandangan realistis yang memperhatikan
aspek kemanfaatan karena Imam Al-Ghazali juga memperhatikan akhlak yang berhubungan
dengan keduniaan.

Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren adalah aktivitas dan usaha manusia untuk
meningkatkan kepribadiannya dengan jalan membina potensi-potensi pribadinya, yaitu
rohani (cipta, rasa, karsa) dan jasmani (panca indra serta keterampilan). Apabila
Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren itu berjalan dengan baik, lancar serta sesuai
dengan apa yang ada dalam al-Qur’an, maka hasil yang dicapainyapun akan sesuai dengan
yang dicita-citakan. Sebaliknya apabila pembelajaran itu dilaksanakan dengan tanpa adanya
program dan keseriusan, maka hasilnyapun akan mengecewakan. Melalui Pembelajaran
akhlak di Pondok Pesantren para pendidik Islam menghasilkan pribadi-pribadi yang kelak
menjadi pendidik pula, menyebarkan akhlak Islam kepada generasi yang akan datang.

Materi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren Imam Al-Ghazali tetap berjalan,
berkembang dan maju sesuai dengan perkembangan zaman, namun tetap tak terbawa arus
oleh gejolak-gejolak zaman. Pendalaman tentang Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren
yang dipelajari oleh para murid memerlukan adanya pemahaman dan pengamatan yang

mendalam pula, kemudian Imam Al-Ghazali menyusun materi Pembelajaran akhlak di

161



Pondok Pesantren yang tidak hanya menyangkut hal-hal yang berhubungan dengan aspek
kognitif saja, melainkan juga menyangkut hal-hal yang berhubungan dengan aspek afektif
dan psikomotor. Pelaksanaan hal ini memang diperlukan usahausaha yang besar dan serius.
IImu memang tidak mudah didapat tapi bila sudah dapat melaksanakannya banyak manfaat
yang diperoleh.

Analisis Relevansi Pembelajaran Akhlak Di Era Modern

Pemikiran Imam Al-Ghazali tentang Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren

mempunyai relevansi dengan kehidupan pada masa sekarang atau relevan jika

diimplementasikan pada masa sekarang. Banyak aspek atau sudut pandang yang bisa digunakan

untuk melihat relevansi pemikiran Imam Al-Ghazali di era kekinian. Aspek-aspek tersebut yaitu:

1. Pada aspek Implementasi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren, Imam Al-Ghazali
menggariskan Implementasi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren adalah semata-mata
untuk meraih ridho Allah SWT. Implementasi ini mencerminkan tauhid yang kuat. Tidak
ada agama yang paling sesuai pada masa sekarang melainkan agama Tauhid, yaitu agama
Islam. Implementasi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren dalam perspektif Imam Al-
Ghazali sangat menguatkan tauhid. Tidak ada Implementasi lain dalam menempuh
Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren selain untuk meraih ridho Allah SWT. Bukan
untuk meraih popularitas, bukan pula untuk meraih kedudukan, bukan untuk meraih jabatan,
bukan untuk meraih kekayaan, melainkan semata-mata untuk meraih ridho Allah SWT. Ini
merupakan tauhid yang sangat jelas. Sehingga pada aspek ini, pemikiran Imam Al-Ghazali
sangat relevan di era kekinian, karena agama tauhidlah, ajaran tauhidlah, ajaran yang
menguatkan tauhidlah yang paling modern dalam sejarah peradaban umat manusia. Manusia
dalam sejarahnya pernah menganut dinamisme, animisme, politeisme, sampai yang terakhir
adalah monoteisme atau tauhid.Selain monoteisme atau tauhid adalah sesat,dan tauhid inilah
yang paling modern dalam sejarah kehidupan umat manusia. Sehingga dalam hal ini,
pemikiran Imam Al-Ghazali tentang Implementasi Pembelajaran akhlak di Pondok
Pesantren yang menekankan tauhid sangatlah relevan di era kekinian.

2. Pemikiran Al-Ghazali tentang upaya mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat. la
menunjukkan pemikiran keagamaannya bagi pencapaian kebahagiaan akhirat, tetapi
pemikirannya yang bernuansa keduniaan untuk bekal akhirat tidak membuatnya silau

terhadap kebahagiaan dunia semata. la berpandangan bahwa kebahagiaan duniawi mungkin

162



dapat dicapai melalui jalan kehidupan yang utama, mensucikan jiwa dari kotoran-kotoran
dan bergaul dengan baik bersama sesama manusia. Kebahagiaan duniawi dikaitkan dengan
menjauhkan diri dari materialistik, tanpa mengesampingkan aspek kegunaan dalam
kehidupan. la menasihatkan, hendaknya guru mengajarkan ilmu-ilmu yang diperlukan oleh
manusia dalam kehidupannya. Umpamanya ilmu kedokteran, ilmu matematika, dan berbagai
ilmu teknologi. Di sini tampak Al-Ghazali memperhatikan aspek-aspek kegunaan yang
dibutuhkan dalam kehidupan dunia.
Imam Al-Ghazali dalam menyusun sistem Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantrennya,
mengarah kepada satu Implementasi, yaitu Allah SWT. Implementasi dapat dicapai melalui
tagarrub atau mendekatkan diri kepada Allah SWT hingga menjadi insan kamil yang
membuat manusia berbahagia di dunia dan di akhirat. Imam Al-Ghazali tidak mengabaikan
urusan-urusan keduniaan. Beliau telah mempersiapkan urusan-urusan ini dalam sistem
Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantrennya. Beliau meletakkan urusan-urusan dan
kebahagiaan duniawi hanya sebagai alat untuk mencapai kebahagiaan hidup di akhirat yang
lebih utama dan lebih kekal dari kebahagiaan hidup di dunia.

Sifat-sifat yang harus dimiliki seorang guru menurut Imam Al-Ghazali adalah sebagai

berikut:

1.

Hal

Pendidik hendaknya memandang murid seperti anaknya sendiri, menyayanginya dan
mencintainya
Dalam melaksanakan tugasnya, guru hendaknya tidak mengharapkan upah atau pujian,
tetapi hanya ridho dari Allah SWT
Terhadap peserta didik yang bertingkah buruk, hendaknya guru menegur sebisa mungkin
dengan kasih sayang
Pendidik tidak boleh fanatik dengan bidang studi yang diasuhnya, lalu mencela pendidik lain
Pendidik harus mengetahui perkembangan fikir peserta didik agar tahu kelemahan daya
fikirnya
Hendaknya pendidik mengamalkan ilmunya dan tidak sebaliknya, dimana perbuatannya
bertentangan dengan ilmu yang diajarkannya.

Menurut Imam Al-Ghazali, kode etik yang diperankan seorang pendidik sangatlah berat.

ini terjadi karena pendidik menjadi segala-galanya, yang tidak saja menyangkut

163



keberhasilannya dalam menjalankan profesi keguruannya, tetapi juga tanggung jawabnya
dihadapan Allah SWT kelak. Adapun kode etik pendidik menurut Imam Al-Ghazali adalah:

1. Menerima segala problem peserta didik dengan hati dan sikap yang
terbuka dan tabah

Bersikap penyantun dan penyayang

Menjaga kewibawaan dan kehormatannya dalam bertindak
Menghindari dan menghilangkan sikap angkuh terhadap sesama
Bersikap rendah hati ketika menyatu dengan sekelompok masyarakat

Menghilangkan aktifitas yang tidak berguna dan sia-sia

N o g~ DD

Bersifat lemah lembut dalam menghadapi problem peserta didiknya
yang tingkat 1Q nya rendah serta membinanya sampai pada taraf maksimal
8. Meninggalkan sifat marah dalam menghadapi problem peserta
didiknya
9. Memperbaiki sikap peserta didiknya dan bersikap lemah lembut
terhadap peserta didik yang kurang lancar bicaranya
10. Meninggalkan sifat yang menakutkan pada peserta didik, terutama
pada peserta didik yang belum mengerti atau mengetahui
11. Berusaha memperhatikan pertanyaan-pertanyaan peserta didik,
walaupun pertanyaannya itu tidak bermutu dan tidak sesuai dengan masalah yang diajarkan
12. Menerima kebenaran yang diajukan oleh peserta didiknya
13. Menjadikan kebenaran sebagai acuan dalam proses Pembelajaran
akhlak di Pondok Pesantren, walaupun kebenaran itu datangnya dari peserta didik
14. Mencegah dan mengontrol peserta didik mempelajari ilmu yang
membahayakan
15. Menanamkan sifat ikhlas pada peserta didik, serta terus-menerus
mencari informasi guna disampaikan kepada peserta didik yang akhirnya mencapai tingkat
tagarrub kepada Allah SWT
16. Mencegah peserta didik mempelajari ilmu fardhu kifayah sebelum
mempelajari ilmu fardhu ‘ain
17. Mengaktualisasikan informasi yang diajarkan pada peserta didik.
Sedangkan syarat-syarat pendidik menurut Imam Al-Ghazali adalah sebagai berikut:

164



Menguasai ilmu yang diajarkannya, memiliki inovasi dalam praktek belajar mengajar

la harus memiliki atau menjadi contoh yang baik bagi siswanya, baik perkataan maupun
perbuatannya

Pendidik harus tahu bahwa tugas seorang guru menyerupai tugas Nabi Muhammad SAW
yang diutus oleh Allah SWT untuk mengajarkan petunjuk kepada umat manusia

Seorang pendidik harus mempunyai sifat tolong-menolong dengan rekan sesama guru
Seorang pendidik hendaknya senantiasa berlaku jujur dalam bertutur kata, ingatlah bahwa
kejujuran membawa kebaikan

Pendidik hendaknya memiliki sifat sabar, pada saat menghadapi permasalahan dengan para
siswa dan pelajarannya.

Dalam upaya mencapai Implementasi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren, peserta

didik hendaknya memiliki dan menanamkan sifat-sifat yang baik dalam diri dan kepribadiannya.

Diantara sifat-sifat ideal yang perlu dimiliki peserta didik misalnya: berkemauan keras atau

pantang menyerah, memiliki motivasi yang tinggi, sabar, tabah, dan tidak mudah putus asa.

Berkenaan dengan sifat-sifat ideal tersebut, Imam Al-Ghazali merumuskan sifat-sifat yang patut

dan harus dimiliki peserta didik yaitu:

1.

1)

2)

Belajar dengan niat ibadah dalam rangka tagarrub kepada Allah SWT, sehingga dalam
kehidupan sehari-hari peserta didik senantiasa mensucikan jiwanya dengan akhlak karimah
Mengurangi kecenderungan pada duniawi dibandingkan masalah ukhrawi

Mempelajari ilmu-ilmu yang terpuji, baik ukhrawi maupun duniawi

Belajar dengan bertahap atau berjenjang dengan memulai pelajaran yang mudah menuju
pelajaran yang sukar

Mengenai ilmu-ilmu ilmiah atas ilmu pengetahuan yang dipelajari

Memprioritaskan ilmu diniyah sebelum memasuki ilmu duniawi.

Pendapat Imam Al-Ghazali mengenai etika seorang peserta didik adalah sebagai berikut:

Seorang pelajar harus membersihkan jiwanya terlebih dahulu dari akhlak yang buruk dan
sifat-sifat tercela

Seorang pelajar hendaknya tidak banyak melibatkan diri dalam urusan duniawi

165



3)

4)

5)

6)

7)

8)
9)

10)

Seorang pelajar jangan menyombongkan diri dengan ilmu yang dimilikinya dan jangan
pula banyak memerintah guru

Bagi pelajar permulaan jangan melibatkan atau mendalami perbedaan pendapat para
ulama’, karena yang demikian itu dapat menimbulkan prasangka buruk, keragu-raguan dan
kurang percaya pada kemampuan guru

Seorang pelajar jangan berpindah dari suatu ilmu yang terpuji kepada cabang-cabangnya
kecuali setelah ia memahami pelajaran sebelumnya, mengingat bahwa berbagai macam
ilmu itu saling berkaitan satu sama lain

Seorang pelajar jangan menenggelamkan diri pada satu bidang ilmu saja melainkan harus
menguasainya ilmu pendukung lainnya

Seorang pelajar jangan melibatkan diri terhadap pokok bahasan tertentu, sebelum
melengkapi pokok bahasan lainnya yang menjdi pendukung tersebut

Seorang pelajar agar mengetahui sebab-sebab yang dapat menimbulkan kemuliaan ilmu
Seorang pelajar agar dalam mencari ilmunya didasarkan pada upaya untuk menghias batin
dan mempercantiknya dengan berbagai keutamaan

Seorang pelajar harus mengetahui hubungan macam-macam ilmu dan Implementasinya.

Hikmah Pembelajaran Akhlak Di Pondok Pesantren

© N o gk~ 0w D P

Hikmah atau faedah dari pembelajaran akhlak adalah sebagai berikut:

Meningkatkan derajat manusia

Menuntun kepada kebaikan

Manifestasi kesempurnaan iman

Keutamaan dihari kiamat

Kebutuhan pokok dalam keluarga

Membina kerukunan antar tetangga

Untuk mensukseskan pembangunan bangsa dan Negara

Dunia betul-betul membutuhkan akhlakul karimah

Adapun cara mensyukurinya adalah dengan melaksanakan amal salih (al-akhlag al-

mahmudah) dan meninggalkan maksiat. Landasan pokok dari akhlak Islam ada imam, yaitu iman

kepada Allah, sehingga memiliki moral force (kekuatan moral) yang sangat kuat. Iman inilah

yang merupakan batu fondasi bagi berdirinya bangunan akhlak Islam. Dapat dikatakan bahwa

cara yang ditempuh dalam membawakan ajaran-ajaran akhlak adalah sebagai berikut:

166



1.

2.

Cara Langsung

Nabi Muhammad saw itu sebagai muallimin al-nas al-khair yakni sebagai guru yang terbaik.
Oleh karena itu, dalam menyampaikan materi ajaran-ajarannya dibidang akhlak secara
langsung dapat dengan menggunakan ayat-ayat Al-Qur’an dan Al-Hadits tentang akhlak dari
Nabi Muhammad saw. Dengan ayat-ayat Al-Qur’an dan Al-Hadits tentang akhlak cara
langsung itu dapat ditempuh oleh Islam untuk membawakan ajaran-ajaran akhlaknya. Maka

wajib atas tiap-tiap makhluk mengikuti perintah Allah SWT dan RasulNya.

Dengan cara tidak langsung

Dalam menyampaikan ajaran-ajaran akhlaknya, juga dapat menggunakan cara yang tidak

langsung, yaitu:

a.

Kisah-kisah yang mengandung nilai akhlak
Cerita atau kisah-kisah adalah sarana penerangan yang sangat digemari banyak orang, baik
anak-anak maupun orang dewasa. Oleh karena itu sudah selayaknya cerita yang akan

diberikan bersifat ringkas dan mempunyai Implementasi yang jelas.

Kebiasaan atau latihan-latihan yang mengandung peribadatan

Untuk membina anak agar mempunyai sifat-sifat terpuji, tidaklah mungkin dengan
penjelasan pengertian saja, akan tetapi perlu membiasakannya untuk melakukan yang baik
yang diharapkan nanti dia akan mempunyai sifat-sifat itu, dan menjauhi sifat-sifat tercela.
Kebiasaan dan latihan itulah yang membuat dia cenderung kepada melakukan yang baik
dan meninggalkan yang kurang baik. Latihan-latihan keagamaan yang menyangkut ibadah
seperti sembahyang, doa, membaca Al-Qur’an (atau menghafalkan ayat-ayat atau surat-surat
pendek), sembahyang berjamaah, di sekolah, masjid atau langgar harus dibiasakan sejak

kecil. Sehingga lama kelamaan akan tumbuh rasa senang melakukan ibadah tersebut.

Keluarga mempunyai peran penting dalam Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren,

baik dalam lingkungan masyarakat Islam maupun non-Islam. Karena keluarga merupakan tempat

pertumbuhan anak yang pertama dimana dia mendapatkan pengaruh dari anggota-anggotanya

pada masa yang amat penting dan paling kritis dalam Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren

anak, yaitu tahun-tahun pertama dalam kehidupannya (usia pra sekolah). Sebab pada masa

tersebut apa yang ditanamkan dalam diri anak akan sangat membekas, sehingga tidak mudah

hilang atau berubah sudahnya.

167



Peran dan tanggung jawab orang tua mendidik anak dalam keluarga sangat dominan,
sebab ditangan orang tuanyalah baik dan buruknya akhlak anak. Pembelajaran akhlak di Pondok
Pesantren dan pembinaan akhlak merupakan hal yang paling penting dan sangat mendesak untuk
dilakukan dalam rangka menjaga stabilitas hidup. Dalam ajaran agama Islam masalah akhlak
mendapat perhatian yang sangat besar, mengingat masalah akhlak adalah masalah yang penting.
Maka dalam mendidik dan membina akhlak anak orang tua dituntut untuk dapat berperan aktif
karena masa anak-anak adalah kesempatan pertama yang sangat baik untuk membina pribadi
anak. Jadi orang tua haruslah mengajarkan nilai dengan berpegang teguh pada akhlak di dalam
hidup, membiasakan akhlak yang baik semenjak usia dini. Dengan demikian kewajiban keluarga

adalah sebagai berikut:

1. Memberi contoh kepada anaknya dalam berakhlak mulia. Sebab orang tua yang tidak
berhasil menguasai dirinya tentulah tidak sanggup meyakinkan anak-anaknya untuk
memegang akhlak yang diajarkannya. Maka sebagai orang tua harus terlebih dahulu
mengajarkan pada dirinya sendiri tantang akhlak yang baik sehingga baru bisa memberikan
contoh pada anak-anaknya.

2. Menyediakan kesempatan kepada anak untuk mempraktikkan akhlak mulia. Dalam keadaan
bagaimanapun, sebagai orang tua akan mudah saja ditiru oleh anak-anaknya dan di sekolah
pun guru sebagai wakil orang tua merupakan orang tua yang akrab bagi anak.

3. Memberi tanggung jawab sesuai dengan perkembangan anak. Pada awalnya orang tua harus
memberikan pengertian dahulu setelah itu baru diberikan suatu kepercayaan pada diri anak
itu sendiri.

4. Mengawasi dan mengarahkan anak agar selektivitas dalam bergaul, jadi orang tua tetap
memberikan perhatian kepada anak-anak dimana dan kapanpun orang tua selalu mengawasi
dan mengarahkan, menjaga mereka dari teman-teman yang menyeleweng dan tempat-tempat

maksiat yang menimbulkan kerusakan.

C. PENUTUP

Pertama, konsep pembelajaran Akhlak di Pondok peantren menurut Imam Al Gahazali
dapat dijelaskan sebagai berikut: Dalam pembelajaran, guru mengeksplorasi nilai-nilai akhlak.
Konsep pembelajaran Akidah di Pondok peantren, dalam kelas guru mengajarkan untuk saling

168



menghargai perbedaan, menerima kehadiran kelompok, suku, dan latar belakang sosial yang lain.
Konsep pembelajaran Akhlak di Pondok peantren dalam realitas kegiatan pembelajaran; guru
sangat dominan dalam proses belajar mengajar. Dominasi guru dalam kegiatan belajar mengajar
menunjukkan lemahnya penggunaan metode pembelajaran. Penggunaan metode pembelajaran,
mendorong peserta didik berpartisipasi lebih aktif dalam kegiatan belajar dan pengiringnya kepada

nilai-nilai Akhlak yang baik dan benar.

Kedua, implementasi pembelajaran Akhlak di Pondok peantren menurut Imam Al Ghazali,
pada kajian teori sangat bermanfaat untuk membangun harmoni sosial. Dalam pemahaman teori
sosial; setiap individu memiliki kemandirian dalam menentukan pilihan, sikap dan perbuatan
dengan tetap mempertimbangkan kebersamaan dalam komunitas. Penghargaan terhadap kreativitas
dan partisipasi individu adalah upaya aktualisasi diri. Pembelajaran Akhlak di Pondok peantren,
menanamkan tiga aspek penting yaitu; civic knowledge, civic disposition, dan civic skill. Peserta
didik harus mempunyai Civic knowledge (pengetahuan) yang berhubungan dengan
kewarganegaraan, memahami konsep-konsep tentang kehidupan berbangsa dan bernegara. Peserta
didik harus mempunyai civic disposition (sikap) perilaku dan perbuatan sebagai warga negara yang
bertanggung jawab. Mempunyai sikap yang terpuji, sikap dalam melakukan perbuatan yang
bermanfaat dan dalam pergaulan sosial. Peserta didik mampu membawakan diri di tengah realitas
sosial yang berbeda di antara mereka. Peserta didik mempunyai civic skill- yaitu keahlian sebagai
warga negara yang baik. Ini tercermin dalam keterampilan diri, seperti kemampuan memimpin,
kemampuan mengakui perbedaan, kemampuan dan kemandirian sikap. Pada akhir pembelajaran,
peserta didik menjadi smart and good citizenship dalam konteks Indonesia yang multikultural.
Mampu memahami dan menerima perbedaan, sehingga mempunyai kemandirian, kreatifitas dan
partisipasi. Arahnya mempunyai civic knowledge tidak secara doktrinal, sehingga mempunyai

local wisdom, dan betul-betul diimplementasikan dalam kehidupan sosial yang lebih luas.
Bibliografi

A. Saefuddin. 2005. Percikan Pemikiran Imam Al-Ghzali. Bandung: Pustaka Setia.

Abdurrahma saleh Abdullah. 1982. Educational Theory: Al-Qur’anic Outlook. Makkah al-
Mukarrahmah: Educaional and Psychological Research Center.

Abdurrahman an-Nahlawi. 1995. Ushulut Tarbiyah Islamiyah wa Asalabi fi Baiti wa Madrasati.
wal Mujtama’, (Dr alfikr al-Mu’asyr, beirut-Libanon), terj. Shihabuddin, Pendidikan
Islam di Rumah Sekolah dan Mayarakat. Jakarta: Gemma Insani Press.

Abu Al-Wafa’ al-Ghanimi al-Taftazami. 1979. Sufi dari Zaman ke Zaman. Bandung: Pustaka.

169



Abul A’la al-Maududi. 1983. Islamic Way of Live, Terj. Mashuri Sirajudin Igbal. Bandung: Sinar
Baru.

Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf, (Jakarta: RajaGarafindi Persada, 2014), him. 32. HAR
Tila. 1998. Beberapa Agenda Reformasi Pendidikan Nasional dalam Perspekitif Abad
21 ‘Magelang’. Tera Indonesia.

Imron Rosidi. 1429 H. Sukses Menulis Karya IImiah. Sidogiri: Pustaka Sidogiri.

Saifudin Azwar. 2010. Metodologi penelitian. Yogyakarta: Pustaka pelajar.

Sugiyono. 2010. Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kwalitatif dan R&D. Bandung:
Alfabeta.

Suwardi Endraswara. 2003. Metodelogi Penelitian Sastra: Epistemologi, Model, Teori dan
Aplikasi. Yogyakarta: Caps.

Yusuf Qordawi. 1996. Al-Ghozali antara Pro dan Kontra. Surabaya: Pustaka Progesif.

Zaim El Mubarok. 2009. Membumikan Pendidikan Nilai, Cet. Il. Bandung: CV. Alfabeta,
September.

Zainuddin DKk, 1991. Seluk-beluk pendidikan Al-Ghazali. Jakarta: Bumi Aksara.

170



