
156 
 

KONSEP PEMBELAJARAN AKHLAK IMAM AL-GHAZALI DAN 

IMPLEMENTASINYA DI PONDOK PESANTREN PROPINSI RIAU 

Oleh: 

KARIMAN IBRAHIM 

(Pimpinan Pondok Pesantren Darul Qur’an) 

 

ABSTRAK 

Penelitian tentang Konsep Pembelajaran Akhlak Imam Al-Ghazali Dan Implementasinya 

Di Pondok Pesantren Propinsi Riau merupakan penelitian pustaka (Library Research). Penelitian 

ini diharapkan memberi pencerahan bagi kehidupan manusia, yang serba simpel dan praktis 

sesuai perkembangan teknologi. Penelitian ini menggunakan metode content analisis yaitu 

berangkat dari aksioma bahwa studi tentang proses dan isi komunitas ini merupakan dasar bagi 

ilmu sosial. Subjek penelitian ini terdiri dari pemikiran Imam Al-Ghazali dan komponen yang 

terkait. Teknik pengumpulan data dengan menghimpun dokumentasi yang relefan dan buku-

buku sumber. Teknik analisis data terdiri dari; pengumpulan data, reduksi data, penyajian data, 

dan verifikasi. Hasil penelitian menujukkan: Konsep Pembelajaran Akhlak Imam Al-Ghazali Dan 

Implementasinya Di Pondok Pesantren Propinsi Riau dapat menanamkan tiga aspek akhlak yaitu 

civic knowledge, civic disposition, civic skill sesuai dengan realitas. Pada akhirnya Konsep 

Pembelajaran Akhlak Imam Al-Ghazali Dan Implementasinya Di Pondok Pesantren Propinsi 

Riau, yaitu guru harus dapat menumbuhkan kesadaran to regcognation and  the other dalam 

kehidupan akhlak santri yang beragam sehingga diharapkan menjadi smart and good citizenship 

dalam konteks sebenarnya. 

Kata Kunci: Imam Al-Ghazali, Konsep Pembelajaran Akhlak.  

A. PENDAHULUAN  

Dewasa ini kita melihat maraknya fenomena kemerosotan akhlak yang terjadi di berbagai 

tempat. Hal itu dapat diamati dari semakin berkembangnya perilaku negatif dan menyimpang di 

masyarakat. Pembunuhan, pemerkosaan, pencurian, penipuan, penyalahgunaan narkoba 

(narkotika dan obat-obat berbahaya), tawuran, pornografi, korupsi, terorisme dan berbagai 

penyakit sosial lainnya hampir setiap hari menghiasi media massa. Dunia pendidikanpun tidak 

luput dari fenomena kemerosotan akhlak. Sejumlah aksi melihat kekerasan, tawuran, seks bebas 

dan penyalahgunaan narkoba terbukti melibatkan kaum terpelajar, baik dari kalangan mahasiswa 

maupun pelajar. Komisi Perlindungan Anak Indonesia (KPAI) mencatat, sampai saat ini ada 

6.000 Anak Berhadapan dengan Hukum (ABH) yang mendekam di penjara, baik penjara anak, 

penjara dewasa maupun tahanan-tahanan lainnya. Kepribadian manusia direduksi oleh sistem 



157 
 

pendidikan yang ada. Pendidikan mengorbankan keutuhan antara ilmu pengetahuan dan berfikir 

(aspek kognitif),  perilaku belajar (afektif) dan pelaksanaan di lapangan (psiko motor).
1
  

Semua itu disebabkan oleh tiga hal: Pertama, praktik pendidikan yang sering dikesankan 

sebagai deretan instruksi dosen bagi mahasiswanya. Kedua, sistem pendidikan yang masih 

cenderung top down (dari dosen ke mahasiswa). Sistem ini tidak membebaskan, karena 

mahasiswa dianggap tidak tahu apa-apa. Ketiga, output pendidikan menghasilkan manusia yang 

hanya siap memenuhi kebutuhan zaman dan bukan bersikap kritis terhadap keadaan sekitarnya.
2
 

Pembelajaran Akhlak di Pondok Pesantren menurut Imam Al Gazali merupakan suatu 

pembelajaran untuk melatih pikiran santri sedemikian rupa sehingga dalam sikap hidup dan 

tindakan santri dipengaruhi oleh nilai akhlak.
3
  Pembelajaran Akhlak mengantar manusia pada 

prilaku dan perbuatan yang berpedoman pada syari’at Allah.
4
  

Apabila Pembelajaran Akhlak tidak mengikuti irama perubahan, maka jelas ketinggalan 

dengan lajunya perkembangan zaman itu sendiri. Siklus perubahan Pembelajaran Akhlak dapat 

dijelaskan sebagai berikut:  

1. Pemelajaran akhlak dari masyarakat, di desain mengikuti irama perubahan dan kebutuhan 

masyarakat. Misalnya; pada peradaban masyarakat agraris dan kebutuhan masyarakat pada 

era tersebut. Begitu juga pada peradaban masyarakat industrial dan informasi.  

2. Pembelajaran Akhlak didesain mengikuti perubahan dan kebutuhan masyarakat pada era 

moderen.
5
 Demikian siklus perkembangan perubahan Pembelajaran Akhlak. Untuk itu 

perubahanya harus relavan dengan perubahan zaman dan kebutuhan masyarakat pada era 

tersebut, baik pada konsep, materi dan kurikulum. Juga proses, fungsi dan tujuan lembaga-

lembaga pendidikan yaitu pondok pesantren. 

                                                           
1
 Zaim El-Mubarok, Membumikan Pendidikan Nilai, Cet. II, (Bandung: CV. Alfabeta, September, 2009), 

hlm. 29-30’ 
2
 Lebih jauh, dapat kita menyaksikan bahwa pendidikan yang berlangsung selama ini lebih banyak 

mengejar target formalitas dan kurikulum yang telah ditetapkan. Praktek pendidikan yang ada kurang menekankan 

pencapaian tujuan yang berdimensi pembentukan watak dan kepribadian. Lihat: Ibid, hlm. 31-32. 
3
 Pembelajaran Akhlak adalah suatu sistem yang terkait secara langsung dengan Allah. Lihat: Syed Sajjad 

Husain dan Syed Ali Asraf, Crisis Muslim Edicatio”. Terj. Rahmani Astuti, Krisis Pendidikan Islam, (Bandung: 

Risalah, 1986), hlm 2 
4
 Abdurrahman an-Nahlawi Ushulut Tarbiyah Islamiyah wa Asalabi fi Baiti wa Madrasati. wal Mujtama’, 

(Dr alfikr al-Mu’asyr, beirut-Libanon), terj. Shihabuddin, Pendidikan Islam di Rumah Sekolah dan Mayarakat. 

(Jakarta: Gemma Insani Press, 1995), hlm 26.  
5
 Lihat: Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf, (Jakarta: RajaGarafindi Persada, 2014), hlm. 32. H.A.R Tila, 

Beberapa Agenda Reformasi Pendidikan Nasional dalam Perspekitif Abad 21 ‘Magelang’. (Tera Indonesia, 1998), 

hlm. 245. Ki Hajar Dewantara mengatakan, Pembelajaran daya upaya untuk memajukan bertumbuhnya budi pekerti, 

yaitu kekuatan batin, karakter, pikiran (intellect)  dan tubuh anak. Lihat: Mohammad Tauchid, (et-al), Karya Ki 

Hajar Dewantara, Bagian Pertama Pendidikan, (Yogyakarta:  Majelis Luhur Taman Siswa, 1993), hlm. 14. 



158 
 

Urgensi Pesantren Dalam Pendidikan Akhlak 

Untuk dapat mewujudkan akhlak al-karimah setiap pelaksanaannya, ada dua hal pokok 

yang harus ada di setiap kegiatannya yaitu;  

1. Muatan Pembelajaran Akhlak itu sendiri; Imam Al Gazali menyebutkan, Pembelajaran 

akhlak adalah untuk mewujudkan dan membentuk pribadi mulia, yang lahir dari perilaku-

perilaku luhur (akhlak al-kariimah). Pembentukan kesadaran dan sikap yang baik terhadap 

tingkah lakunya yang diperbuat dalam kehidupan manusia sehari-hari itu, itulah inti 

pendidikan Islam. Karena akhlak adalah sikap jiwa seseorang yang mendorongnya untuk 

melakukan sesuatu perbuatan tanpa melalui pertimbangan.  

2. Memacu untuk menumbuhkan kesadaran berakhlak al-karimah; Ini merupakan kegiatan 

guru dalam melakssantrian pembelajaran pada santri-santrinya. Apapun ilmu pengetahuan 

dan output pembelajaran yang di bawa seorang guru harus mengandung nilai-nilai kesadaran 

untuk berakhlak baik. Ini maknanya, bahwa Pembelajaran Akhlak yang dilakssantrian dalam 

rangka pendekatan diri pada Allah swt. 

Pembelajaran Akhlak tercakup di dalam sistem nilai Islami. Menurut Imam al Gazali 

memiliki ciri-ciri sempurna. Ciri itu terletak pada 3 hal:  

1.  Keridhoan Allah swt merupakan tujuan hidup muslim. Keridhoan Allah swt ini menjadi 

standar akhlak yang tinggi dan menjadi jalan bagi revolusi akhlak kemanusiaan. Sikap 

mencari keridhoan Allah swt memberikan sangsi akhlak untuk mencintai dan takut kepada 

Allah swt yang pada gilirannya mendorong manusia untuk mentaati hukum Allah tanpa 

paksaan dari luar. Dengan dilandasi iman kepada Allah swt manusia terdorong untuk 

mengikuti bimbingan akhlak secara sungguh-sungguh dan jujur seraya berserah diri dengan 

ikhlas kepada Allah swt.  

2.  Semua lingkup kehidupan manusia ditegakkan di atas akhlak Islami, sehingga akhlak Islami 

berkuasa penuh atas semua urusan kehidupan manusia. Hawa nafsu dan visted interest picik 

tidak di beri kesempatan menguasai kehidupan manusia. Akhlak Islami mementingkan 

keseimbangan dalam semua aspek kehidupan manusia individu maupun sosial. 

Melindunginya sejak santri dalam buaian hingga keliang lahat. Ketiga; Islam menuntut 

manusia agar melakssantrian sistem kehidupan yang didasarkan atas norma-norma kebajikan 

dan jauh dari kejahatan. Ia memerintahkan perbuatan yang ma’ruf dan menjauhi 

kemungkaran. Manusia di tuntut menegakkan keadilan dan menumpas kejahatan dalam 



159 
 

segala bentuknya. Kebajikan harus dimenangkan dari kejahatan. Getaran hati nurani harus 

dapat mengalahkan perilaku jahat dan nafsu rendah.
6
 

Imam Al Ghazali dalam kitab Ihya Ulumuddin, melihat keadaan dan kecendrungan fitrah 

manusia dalam perkembangan hidupnya, maka muatan pembelajaran akhlak di pondok peantren 

mencakup hal-hal sebagai berikut:  

1.  Pembelajaran Ahklak secara naluri, manusia mengakui kekuatan dalam kehidupan ini di luar 

dirinya. Hal ini dapat di lihat ketika manusia mengalami kesulitan  kesulitan hidup, musibah, 

dan berbagai bencana. Ia akan mengeluh dan meminta pertolongan kepada sesuatu Yang 

Serba Maha, yang dapat membebaskannya dari keadaan itu. Ini dialami setiap manusia 

(tidak membedakan warna kulit, bangsa, tempat tinggal dan bahkan agama sekalipun), 

dalam keadaan ini manusia terjepit dan tidak berdaya. Naluriah ini membawa kepada akhlak 

manusia yang bak pada Sang Khaliknya. Pada manusia primitif, kondisi ini menimbulkan 

kepercayaan animisme dan dinamisme. Adapun perbuatan-perbuatan bentuk penghormatan 

pada Tuhannya dapat berupa: a). Sesajian-sesajian pada pohon-pohon besar, batu, gunung, 

sungai sungai, laut dan benda alam lainnya. b). Pantangan-pantangan (tabu) yaitu perbuatan-

perbuatan atau ucapan ucapan yang dianggap dapat mengundang murka (kemarahan) 

kepada kekuatan yang dianggap maha itu. c). Menjaga dan menghormati kemurkaan yang 

ditimbulkan akibat ulah manusia, misalnya: upacara persembahan, ruatan dan 

mengorbankan sesuatu.  

2. Pembelajaran Akhlak secara alamiah, manusia sering dikatakan sebagai mahluk sosial. 

Artinya manusia tidak dapat hidup dan berkembang dengan baik tanpa bantuan dan 

interaksinya pada orang lain. Hubungan manusia dengan sesama manusia adalah dalam 

rangka memenuhi kebutuhan-kebutuhan hidup manusia yang komplek tersebut. Baik itu 

kebutuhan-kebutuhan yang bersifat fisik (jasmaniyah) maupun kebutuhan-kebutuhan yang 

bersifat psikis (rohaniyah). Subtansi hubungan manusia itu pada pokoknya dalam rangka 

saling memenuhi kebutuhan masing-masing. Akhlak sebagai aturan hubungan memberikan 

batasan-batasan tentang perbuatan-perbuatan yang harus diperbuat dan perbuatan-perbuatan 

yang harus ditinggalkan untuk keharmonisan interaksi.  Islam adalah agama yang sesuai 

dengan fitrah manusia, mengatur akhlak antara sesama manusia yang harus dipatuhi.  

                                                           
6
 Lihat: Abul A’la al-Maududi, Islamic Way of Live, Terj. Mashuri Sirajudin Iqbal, (Bandung: Sinar Baru, 

1983), hlm. 39. 



160 
 

Pembelajaran Akhlak terhadap sesama manusia adalah mutlak dilakukan oleh seseorang 

tanpa terbatas oleh waktu, kondisi, tempat, agama dan budaya. Berakhlak dan bermoral 

adalah fitrah manusia sebagai makhluk yang paling tinggi derajatnya dibandingkan dengan 

makhluk lainnya. Ketinggian derajat dan martabat manusia karena moral dan akhlak yang 

akan membentuk peradaban luhur manusia. Kalau ada manusia yang tidak bermoral, 

sebenarnya ia mengingkari fitrahnya sehingga orang yang hidupnya demikian tidak akan 

pernah menemukan kebahagiaan dan ketentraman yang abadi dalam hidupnya. Inilah yang 

harus menjadi bahan perenungan dalam menanamkan moral pada santri. Bentuk moral pada 

manusia ini meliputi: akhlak pada diri sendiri dan manusia di sekitarnya.  

3. Pembelajaran Akhlak Pada Lingkungan. Sejak manusia ada di muka bumi, mereka hidup 

menggantungkan alam sekitar. Mula-mula manusia hidup secara berpindah-pindah 

(nomaden) mencari tempat-tempat yang menyediakan hidup dan makan. Mereka lalu 

berpindah-pindah dari suatu tempat ketempat lain setelah bahan makanan habis dan tidak di 

dapat. Selanjutnya semakin lama semakin maju kehidupan manusia, sehingga ada yang 

bercocok tanam, berdagang, pegawai dan berbagai macam profesi. Namun seiring dengan 

kemajuan kehidupan manusia bukan berarti ketergantungan dan kebutuhannya terhadap 

alam semakin berkurang. Mereka tetap membutuhkan alam sekitarnya bagi kemakmuran 

dan kesejahteraan hidupnya. Untuk itu manusia harus bisa menjaga keharmonisan 

hubungannya dengan alam dan makhluk sekitarnya, yaitu dengan cara berakhlak yang baik 

kepada alam. 

 

B. PEMBAHASAN 

Hal terpenting yang menarik perhatian dalam karya Al-Ghazali tentang Pembelajaran 

akhlak di Pondok Pesantren ialah pemikirannya mengenai materimateri Pembelajaran akhlak di 

Pondok Pesantren. Al-Ghazali tidak menulis tentang Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren 

dengan menyandarkan pada retorika (kepandaian berbicara), melainkan berdasarkan konsep yang 

jelas, mudah tersingkap bagi para pembacanya, yaitu:  

1. Al-Ghazali adalah seorang filosof yang berfikiran logis. Pola fikir falsafahnya gamblang dan 

beraturan. Oleh karena itu, ketika menulis tentang Pembelajaran akhlak di Pondok 

Pesantren, Al-Ghazali memulai dengan menerangkan Implementasi yang hendak dicapai, 

dengan dibimbing alam fikiran murni dan realistis berdasarkan wahyu dari Allah SWT yang 



161 
 

diberikan kepada Nabi Muhammad SAW. Demikian pula dalam pembinaan kurikulum 

untuk para siswa, Al-Ghazali tidak melaksanakannya secara sembarang, melainkan sesuai 

dengan prinsip-prinsip Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren yang telah dia letakkan 

sejalan dengan Implementasi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren yang telah dia 

gariskan. Ia mengklasifikasi, membagi, dan menilai ilmu-ilmu serta meletakkannya pada 

derajat hirearki berdasarkan seleksi yang ia tetapkan ditinjau dari kegunaannya bagi murid 

dengan penuh kelembutan dan kasih sayang. 

2. Bahan pelajaran yang diungkapkan Al-Ghazali, diperoleh gambaran adanya kurikulum 

Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren yang komprehensif, cocok untuk setiap jenjang 

pembelajaran, baik dasar, menengah, ataupun tinggi. Imam Al-Ghazali menerangkan materi-

materi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren yang harus dikuasai di dalam kitab-kitab 

beliau yaitu kitab Ayyuhal Walad, kitab Bidayatul Hidayah, kitab Minhajul Abidin, kitab 

Mukasyafatul Qulub, dan kitab Ihya’ Ulumuddin. 

3. Materi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren yang dirumuskan Al-Ghazali mencakup 

dua hal, pertama; pandangan religius dan kedua; pandangan realistis yang memperhatikan 

aspek kemanfaatan karena Imam Al-Ghazali juga memperhatikan akhlak yang berhubungan 

dengan keduniaan. 

4. Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren adalah aktivitas dan usaha manusia untuk 

meningkatkan kepribadiannya dengan jalan membina potensi-potensi pribadinya, yaitu 

rohani (cipta, rasa, karsa) dan jasmani (panca indra serta keterampilan). Apabila 

Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren itu berjalan dengan baik, lancar serta sesuai 

dengan apa yang ada dalam al-Qur’an, maka hasil yang dicapainyapun akan sesuai dengan 

yang dicita-citakan. Sebaliknya apabila pembelajaran itu dilaksanakan dengan tanpa adanya 

program dan keseriusan, maka hasilnyapun akan mengecewakan. Melalui Pembelajaran 

akhlak di Pondok Pesantren para pendidik Islam menghasilkan pribadi-pribadi yang kelak 

menjadi pendidik pula, menyebarkan akhlak Islam kepada generasi yang akan datang. 

5. Materi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren Imam Al-Ghazali tetap berjalan, 

berkembang dan maju sesuai dengan perkembangan zaman, namun tetap tak terbawa arus 

oleh gejolak-gejolak zaman. Pendalaman tentang Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren 

yang dipelajari oleh para murid memerlukan adanya pemahaman dan pengamatan yang 

mendalam pula, kemudian Imam Al-Ghazali menyusun materi Pembelajaran akhlak di 



162 
 

Pondok Pesantren yang tidak hanya menyangkut hal-hal yang berhubungan dengan aspek 

kognitif saja, melainkan juga menyangkut hal-hal yang berhubungan dengan aspek afektif 

dan psikomotor. Pelaksanaan hal ini memang diperlukan usahausaha yang besar dan serius. 

Ilmu memang tidak mudah didapat tapi bila sudah dapat melaksanakannya banyak manfaat 

yang diperoleh. 

Analisis Relevansi Pembelajaran Akhlak Di Era Modern 

Pemikiran Imam Al-Ghazali tentang Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren 

mempunyai relevansi dengan kehidupan pada masa sekarang atau relevan jika 

diimplementasikan pada masa sekarang. Banyak aspek atau sudut pandang yang bisa digunakan 

untuk melihat relevansi pemikiran Imam Al-Ghazali di era kekinian. Aspek-aspek tersebut yaitu: 

1. Pada aspek Implementasi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren, Imam Al-Ghazali 

menggariskan Implementasi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren adalah semata-mata 

untuk meraih ridho Allah SWT. Implementasi ini mencerminkan tauhid yang kuat. Tidak 

ada agama yang paling sesuai pada masa sekarang melainkan agama Tauhid, yaitu agama 

Islam. Implementasi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren dalam perspektif Imam Al-

Ghazali sangat menguatkan tauhid. Tidak ada Implementasi lain dalam menempuh 

Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren selain untuk meraih ridho Allah SWT. Bukan 

untuk meraih popularitas, bukan pula untuk meraih kedudukan, bukan untuk meraih jabatan, 

bukan untuk meraih kekayaan, melainkan semata-mata untuk meraih ridho Allah SWT. Ini 

merupakan tauhid yang sangat jelas. Sehingga pada aspek ini, pemikiran Imam Al-Ghazali 

sangat relevan di era kekinian, karena agama tauhidlah, ajaran tauhidlah, ajaran yang 

menguatkan tauhidlah yang paling modern dalam sejarah peradaban umat manusia. Manusia 

dalam sejarahnya pernah menganut dinamisme, animisme, politeisme, sampai yang terakhir 

adalah monoteisme atau tauhid.Selain monoteisme atau tauhid adalah sesat,dan tauhid inilah 

yang paling modern dalam sejarah kehidupan umat manusia. Sehingga dalam hal ini, 

pemikiran Imam Al-Ghazali tentang Implementasi Pembelajaran akhlak di Pondok 

Pesantren yang menekankan tauhid sangatlah relevan di era kekinian. 

2. Pemikiran Al-Ghazali tentang upaya mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat. Ia 

menunjukkan pemikiran keagamaannya bagi pencapaian kebahagiaan akhirat, tetapi 

pemikirannya yang bernuansa keduniaan untuk bekal akhirat tidak membuatnya silau 

terhadap kebahagiaan dunia semata. Ia berpandangan bahwa kebahagiaan duniawi mungkin 



163 
 

dapat dicapai melalui jalan kehidupan yang utama, mensucikan jiwa dari kotoran-kotoran 

dan bergaul dengan baik bersama sesama manusia. Kebahagiaan duniawi dikaitkan dengan 

menjauhkan diri dari materialistik, tanpa mengesampingkan aspek kegunaan dalam 

kehidupan. Ia menasihatkan, hendaknya guru mengajarkan ilmu-ilmu yang diperlukan oleh 

manusia dalam kehidupannya. Umpamanya ilmu kedokteran, ilmu matematika, dan berbagai 

ilmu teknologi. Di sini tampak Al-Ghazali memperhatikan aspek-aspek kegunaan yang 

dibutuhkan dalam kehidupan dunia. 

3. Imam Al-Ghazali dalam menyusun sistem Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantrennya, 

mengarah kepada satu Implementasi, yaitu Allah SWT. Implementasi dapat dicapai melalui 

taqarrub atau mendekatkan diri kepada Allah SWT hingga menjadi insan kamil yang 

membuat manusia berbahagia di dunia dan di akhirat. Imam Al-Ghazali tidak mengabaikan 

urusan-urusan keduniaan. Beliau telah mempersiapkan urusan-urusan ini dalam sistem 

Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantrennya. Beliau meletakkan urusan-urusan dan 

kebahagiaan duniawi hanya sebagai alat untuk mencapai kebahagiaan hidup di akhirat yang 

lebih utama dan lebih kekal dari kebahagiaan hidup di dunia.  

Sifat-sifat yang harus dimiliki seorang guru menurut Imam Al-Ghazali adalah sebagai 

berikut: 

1. Pendidik hendaknya memandang murid seperti anaknya sendiri, menyayanginya dan 

mencintainya 

2. Dalam melaksanakan tugasnya, guru hendaknya tidak mengharapkan upah atau pujian, 

tetapi hanya ridho dari Allah SWT 

3. Terhadap peserta didik yang bertingkah buruk, hendaknya guru menegur sebisa mungkin 

dengan kasih sayang 

4. Pendidik tidak boleh fanatik dengan bidang studi yang diasuhnya, lalu mencela pendidik lain 

5. Pendidik harus mengetahui perkembangan fikir peserta didik agar tahu kelemahan daya 

fikirnya 

6. Hendaknya pendidik mengamalkan ilmunya dan tidak sebaliknya, dimana perbuatannya 

bertentangan dengan ilmu yang diajarkannya. 

Menurut Imam Al-Ghazali, kode etik yang diperankan seorang pendidik sangatlah berat. 

Hal ini terjadi karena pendidik menjadi segala-galanya, yang tidak saja menyangkut 



164 
 

keberhasilannya dalam menjalankan profesi keguruannya, tetapi juga tanggung jawabnya 

dihadapan Allah SWT kelak. Adapun kode etik pendidik menurut Imam Al-Ghazali adalah: 

1. Menerima segala problem peserta didik dengan hati dan sikap yang 

terbuka dan tabah 

2. Bersikap penyantun dan penyayang 

3. Menjaga kewibawaan dan kehormatannya dalam bertindak 

4. Menghindari dan menghilangkan sikap angkuh terhadap sesama 

5. Bersikap rendah hati ketika menyatu dengan sekelompok masyarakat 

6. Menghilangkan aktifitas yang tidak berguna dan sia-sia 

7. Bersifat lemah lembut dalam menghadapi problem peserta didiknya 

yang tingkat IQ nya rendah serta membinanya sampai pada taraf maksimal 

8. Meninggalkan sifat marah dalam menghadapi problem peserta 

didiknya 

9. Memperbaiki sikap peserta didiknya dan bersikap lemah lembut 

terhadap peserta didik yang kurang lancar bicaranya 

10. Meninggalkan sifat yang menakutkan pada peserta didik, terutama 

pada peserta didik yang belum mengerti atau mengetahui 

11. Berusaha memperhatikan pertanyaan-pertanyaan peserta didik, 

walaupun pertanyaannya itu tidak bermutu dan tidak sesuai dengan masalah yang diajarkan  

12. Menerima kebenaran yang diajukan oleh peserta didiknya 

13. Menjadikan kebenaran sebagai acuan dalam proses Pembelajaran 

akhlak di Pondok Pesantren, walaupun kebenaran itu datangnya dari peserta didik 

14. Mencegah dan mengontrol peserta didik mempelajari ilmu yang 

membahayakan 

15. Menanamkan sifat ikhlas pada peserta didik, serta terus-menerus 

mencari informasi guna disampaikan kepada peserta didik yang akhirnya mencapai tingkat 

taqarrub kepada Allah SWT 

16. Mencegah peserta didik mempelajari ilmu fardhu kifayah sebelum 

mempelajari ilmu fardhu ‘ain 

17. Mengaktualisasikan informasi yang diajarkan pada peserta didik. 

Sedangkan syarat-syarat pendidik menurut Imam Al-Ghazali adalah sebagai berikut: 



165 
 

1. Menguasai ilmu yang diajarkannya, memiliki inovasi dalam praktek belajar mengajar 

2. Ia harus memiliki atau menjadi contoh yang baik bagi siswanya, baik perkataan maupun 

perbuatannya 

3. Pendidik harus tahu bahwa tugas seorang guru menyerupai tugas Nabi Muhammad SAW 

yang diutus oleh Allah SWT untuk mengajarkan petunjuk kepada umat manusia 

4. Seorang pendidik harus mempunyai sifat tolong-menolong dengan rekan sesama guru 

5. Seorang pendidik hendaknya senantiasa berlaku jujur dalam bertutur kata, ingatlah bahwa 

kejujuran membawa kebaikan 

6. Pendidik hendaknya memiliki sifat sabar, pada saat menghadapi permasalahan dengan para 

siswa dan pelajarannya. 

Dalam upaya mencapai Implementasi Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren, peserta 

didik hendaknya memiliki dan menanamkan sifat-sifat yang baik dalam diri dan kepribadiannya. 

Diantara sifat-sifat ideal yang perlu dimiliki peserta didik misalnya: berkemauan keras atau 

pantang menyerah, memiliki motivasi yang tinggi, sabar, tabah, dan tidak mudah putus asa. 

Berkenaan dengan sifat-sifat ideal tersebut, Imam Al-Ghazali merumuskan sifat-sifat yang patut 

dan harus dimiliki peserta didik yaitu: 

1. Belajar dengan niat ibadah dalam rangka taqarrub kepada Allah SWT, sehingga dalam 

kehidupan sehari-hari peserta didik senantiasa mensucikan jiwanya dengan akhlak karimah 

2. Mengurangi kecenderungan pada duniawi dibandingkan masalah ukhrawi 

3. Mempelajari ilmu-ilmu yang terpuji, baik ukhrawi maupun duniawi 

4. Belajar dengan bertahap atau berjenjang dengan memulai pelajaran yang mudah menuju 

pelajaran yang sukar 

5. Mengenai ilmu-ilmu ilmiah atas ilmu pengetahuan yang dipelajari 

6. Memprioritaskan ilmu diniyah sebelum memasuki ilmu duniawi. 

 

 

Pendapat Imam Al-Ghazali mengenai etika seorang peserta didik adalah sebagai berikut: 

1) Seorang pelajar harus membersihkan jiwanya terlebih dahulu dari akhlak yang buruk dan 

sifat-sifat tercela 

2) Seorang pelajar hendaknya tidak banyak melibatkan diri dalam urusan duniawi 



166 
 

3) Seorang pelajar jangan menyombongkan diri dengan ilmu yang dimilikinya dan jangan 

pula banyak memerintah guru 

4) Bagi pelajar permulaan jangan melibatkan atau mendalami perbedaan pendapat para 

ulama’, karena yang demikian itu dapat menimbulkan prasangka buruk, keragu-raguan dan 

kurang percaya pada kemampuan guru 

5) Seorang pelajar jangan berpindah dari suatu ilmu yang terpuji kepada cabang-cabangnya 

kecuali setelah ia memahami pelajaran sebelumnya, mengingat bahwa berbagai macam 

ilmu itu saling berkaitan satu sama lain 

6) Seorang pelajar jangan menenggelamkan diri pada satu bidang ilmu saja melainkan harus 

menguasainya ilmu pendukung lainnya 

7) Seorang pelajar jangan melibatkan diri terhadap pokok bahasan tertentu, sebelum 

melengkapi pokok bahasan lainnya yang menjdi pendukung tersebut 

8) Seorang pelajar agar mengetahui sebab-sebab yang dapat menimbulkan kemuliaan ilmu 

9) Seorang pelajar agar dalam mencari ilmunya didasarkan pada upaya untuk menghias batin 

dan mempercantiknya dengan berbagai keutamaan 

10) Seorang pelajar harus mengetahui hubungan macam-macam ilmu dan Implementasinya. 

Hikmah Pembelajaran Akhlak Di Pondok Pesantren 

Hikmah atau faedah dari pembelajaran akhlak adalah sebagai berikut: 

1. Meningkatkan derajat manusia 

2. Menuntun kepada kebaikan 

3. Manifestasi kesempurnaan iman 

4. Keutamaan dihari kiamat  

5. Kebutuhan pokok dalam keluarga 

6. Membina kerukunan antar tetangga 

7. Untuk mensukseskan pembangunan bangsa dan Negara 

8. Dunia betul-betul membutuhkan akhlakul karimah 

Adapun cara mensyukurinya adalah dengan melaksanakan amal salih (al-akhlaq al-

mahmudah) dan meninggalkan maksiat. Landasan pokok dari akhlak Islam ada imam, yaitu iman 

kepada Allah, sehingga memiliki moral force (kekuatan moral) yang sangat kuat. Iman inilah 

yang merupakan batu fondasi bagi berdirinya bangunan akhlak Islam. Dapat dikatakan bahwa 

cara yang ditempuh dalam membawakan ajaran-ajaran akhlak adalah sebagai berikut: 



167 
 

1. Cara Langsung 

Nabi Muhammad saw itu sebagai muallimin al-nas al-khair yakni sebagai guru yang terbaik. 

Oleh karena itu, dalam menyampaikan materi ajaran-ajarannya dibidang akhlak secara 

langsung dapat dengan menggunakan ayat-ayat Al-Qur’an dan Al-Hadits tentang akhlak dari 

Nabi Muhammad saw. Dengan ayat-ayat Al-Qur’an dan Al-Hadits tentang akhlak cara 

langsung itu dapat ditempuh oleh Islam untuk membawakan ajaran-ajaran akhlaknya. Maka 

wajib atas tiap-tiap makhluk mengikuti perintah Allah SWT dan RasulNya.  

2. Dengan cara tidak langsung 

Dalam menyampaikan ajaran-ajaran akhlaknya, juga dapat menggunakan cara yang tidak 

langsung, yaitu: 

a. Kisah-kisah yang mengandung nilai akhlak 

Cerita atau kisah-kisah adalah sarana penerangan yang sangat digemari banyak orang, baik 

anak-anak maupun orang dewasa. Oleh karena itu sudah selayaknya cerita yang akan 

diberikan bersifat ringkas dan mempunyai Implementasi yang jelas. 

b. Kebiasaan atau latihan-latihan yang mengandung peribadatan 

 Untuk membina anak agar mempunyai sifat-sifat terpuji, tidaklah mungkin dengan 

penjelasan pengertian saja, akan tetapi perlu membiasakannya untuk melakukan yang baik 

yang diharapkan nanti dia akan mempunyai sifat-sifat itu, dan menjauhi sifat-sifat tercela. 

Kebiasaan dan latihan itulah  yang membuat dia cenderung kepada melakukan yang baik 

dan meninggalkan yang kurang baik. Latihan-latihan keagamaan yang menyangkut ibadah 

seperti sembahyang, doa, membaca Al-Qur’an (atau menghafalkan ayat-ayat atau surat-surat 

pendek), sembahyang berjamaah, di sekolah, masjid atau langgar harus dibiasakan sejak 

kecil. Sehingga lama kelamaan akan tumbuh rasa senang melakukan ibadah tersebut. 

Keluarga mempunyai peran penting dalam Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren, 

baik dalam lingkungan masyarakat Islam maupun non-Islam. Karena keluarga merupakan tempat 

pertumbuhan anak yang pertama dimana dia mendapatkan pengaruh dari anggota-anggotanya 

pada masa yang amat penting dan paling kritis dalam Pembelajaran akhlak di Pondok Pesantren 

anak, yaitu tahun-tahun pertama dalam kehidupannya (usia pra sekolah). Sebab pada masa 

tersebut apa yang ditanamkan dalam diri anak akan sangat membekas, sehingga tidak mudah 

hilang atau berubah sudahnya. 



168 
 

Peran dan tanggung jawab orang tua mendidik anak dalam keluarga sangat dominan, 

sebab ditangan orang tuanyalah baik dan buruknya akhlak anak. Pembelajaran akhlak di Pondok 

Pesantren dan pembinaan akhlak merupakan hal yang paling penting dan sangat mendesak untuk 

dilakukan dalam rangka menjaga stabilitas hidup. Dalam ajaran agama Islam masalah akhlak 

mendapat perhatian yang sangat besar, mengingat masalah akhlak adalah masalah yang penting. 

Maka dalam mendidik dan membina akhlak anak orang tua dituntut untuk dapat berperan aktif 

karena masa anak-anak adalah kesempatan pertama yang sangat baik untuk membina pribadi 

anak. Jadi orang tua haruslah mengajarkan nilai dengan berpegang teguh pada akhlak di dalam 

hidup, membiasakan akhlak yang baik semenjak usia dini. Dengan demikian kewajiban keluarga 

adalah sebagai berikut: 

1. Memberi contoh kepada anaknya dalam berakhlak mulia. Sebab orang tua yang tidak 

berhasil menguasai dirinya tentulah tidak sanggup meyakinkan anak-anaknya untuk 

memegang akhlak yang diajarkannya. Maka sebagai orang tua harus terlebih dahulu 

mengajarkan pada dirinya sendiri tantang akhlak yang baik sehingga baru bisa memberikan 

contoh pada anak-anaknya. 

2. Menyediakan kesempatan kepada anak untuk mempraktikkan akhlak mulia. Dalam keadaan 

bagaimanapun, sebagai orang tua akan mudah saja ditiru oleh anak-anaknya dan di sekolah 

pun guru sebagai wakil orang tua merupakan orang tua yang akrab bagi anak. 

3. Memberi tanggung jawab sesuai dengan perkembangan anak. Pada awalnya orang tua harus 

memberikan pengertian dahulu setelah itu baru diberikan suatu kepercayaan pada diri anak 

itu sendiri. 

4. Mengawasi dan mengarahkan anak agar selektivitas dalam bergaul, jadi orang tua tetap 

memberikan perhatian kepada anak-anak dimana dan kapanpun orang tua selalu mengawasi 

dan mengarahkan, menjaga mereka dari teman-teman yang menyeleweng dan tempat-tempat 

maksiat yang menimbulkan kerusakan.  

 

C. PENUTUP 

Pertama, konsep pembelajaran Akhlak di Pondok peantren menurut Imam Al Gahazali 

dapat dijelaskan sebagai berikut: Dalam pembelajaran, guru mengeksplorasi nilai-nilai akhlak. 

Konsep pembelajaran Akidah di Pondok peantren, dalam kelas guru mengajarkan untuk saling 



169 
 

menghargai perbedaan, menerima kehadiran kelompok, suku, dan latar belakang sosial yang lain. 

Konsep pembelajaran Akhlak di Pondok peantren dalam realitas kegiatan pembelajaran; guru 

sangat dominan dalam proses belajar mengajar. Dominasi guru dalam kegiatan belajar mengajar 

menunjukkan lemahnya penggunaan metode pembelajaran. Penggunaan metode pembelajaran, 

mendorong peserta didik berpartisipasi lebih aktif dalam kegiatan belajar dan pengiringnya kepada 

nilai-nilai  Akhlak yang baik dan benar.  

Kedua, implementasi pembelajaran Akhlak di Pondok peantren menurut Imam Al Ghazali, 

pada kajian teori sangat bermanfaat untuk membangun harmoni sosial. Dalam pemahaman teori 

sosial; setiap individu memiliki kemandirian dalam menentukan pilihan, sikap dan perbuatan 

dengan tetap mempertimbangkan kebersamaan dalam komunitas. Penghargaan terhadap kreativitas 

dan partisipasi individu adalah upaya aktualisasi diri. Pembelajaran Akhlak di Pondok peantren, 

menanamkan tiga aspek penting yaitu;  civic knowledge, civic disposition, dan civic skill. Peserta 

didik harus mempunyai Civic knowledge (pengetahuan) yang berhubungan dengan 

kewarganegaraan, memahami konsep-konsep tentang kehidupan berbangsa dan bernegara. Peserta 

didik harus mempunyai civic disposition (sikap) perilaku dan perbuatan sebagai warga negara yang 

bertanggung jawab. Mempunyai sikap yang terpuji, sikap dalam melakukan perbuatan yang 

bermanfaat dan dalam pergaulan sosial. Peserta didik mampu membawakan diri di tengah realitas 

sosial yang berbeda di antara mereka. Peserta didik mempunyai civic skill- yaitu keahlian sebagai 

warga negara yang baik. Ini tercermin dalam keterampilan diri, seperti kemampuan memimpin, 

kemampuan mengakui perbedaan, kemampuan dan kemandirian sikap. Pada akhir pembelajaran, 

peserta didik menjadi smart and good citizenship dalam konteks Indonesia yang multikultural. 

Mampu memahami dan menerima perbedaan, sehingga mempunyai kemandirian, kreatifitas dan 

partisipasi. Arahnya mempunyai civic knowledge tidak secara doktrinal, sehingga mempunyai 

local wisdom, dan betul-betul diimplementasikan dalam kehidupan sosial yang lebih luas.  

Bibliografi 

A. Saefuddin. 2005. Percikan Pemikiran Imam Al-Ghzali. Bandung: Pustaka Setia. 

Abdurrahma saleh Abdullah. 1982. Educational  Theory: Al-Qur’anic Outlook. Makkah al-

Mukarrahmah: Educaional and Psychological Research Center.  

Abdurrahman an-Nahlawi. 1995. Ushulut Tarbiyah Islamiyah wa Asalabi fi Baiti wa Madrasati. 

wal Mujtama’, (Dr alfikr al-Mu’asyr, beirut-Libanon), terj. Shihabuddin, Pendidikan 

Islam di Rumah Sekolah dan Mayarakat. Jakarta: Gemma Insani Press.  

Abu Al-Wafa’ al-Ghanimi al-Taftazami. 1979. Sufi dari Zaman ke Zaman. Bandung: Pustaka. 



170 
 

Abul A’la al-Maududi. 1983. Islamic Way of Live, Terj. Mashuri Sirajudin Iqbal. Bandung: Sinar 

Baru. 

Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf, (Jakarta: RajaGarafindi Persada, 2014), hlm. 32. H.A.R 

Tila. 1998. Beberapa Agenda Reformasi Pendidikan Nasional dalam Perspekitif Abad 

21 ‘Magelang’. Tera Indonesia. 

Imron Rosidi. 1429 H. Sukses Menulis Karya Ilmiah. Sidogiri: Pustaka Sidogiri. 

Saifudin Azwar. 2010. Metodologi penelitian. Yogyakarta: Pustaka pelajar. 

Sugiyono. 2010. Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kwalitatif dan R&D. Bandung: 

Alfabeta.  

Suwardi Endraswara. 2003. Metodelogi Penelitian Sastra: Epistemologi, Model, Teori dan 

Aplikasi. Yogyakarta: Caps. 

Yusuf Qordawi. 1996. Al-Ghozali antara Pro dan Kontra. Surabaya: Pustaka Progesif. 

Zaim El Mubarok. 2009. Membumikan Pendidikan Nilai, Cet. II. Bandung: CV. Alfabeta, 

September. 

Zainuddin Dkk, 1991.  Seluk-beluk pendidikan Al-Ghazali. Jakarta: Bumi Aksara. 

 

 


