STRATEGI PEMBELAJARAN INQUIRI (SPI) BIDANG STUDI FIKIH MELALUI
PENDEKATAN TASAWUF UNTUK MADRASAH ALIYAH

Oleh:
YATIMIN
(Kepala MAN 1 Siak Kampus Minas)

ABSTRAK

Penelitian tentang Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih melalui
pendekatan Tasawuf untuk Madrasah Aliyah, merupakan suatu penelitian yang dirancang
sedemikian rupa untuk melatih pikiran siswa sehingga dalam sikap hidup dan tindakan
dipengaruhi oleh nilai spritual. Mengantarkan siswa pada prilaku dan perbuatan yang
berpedoman pada syari’at Allah. Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih melalui
pendekatan Tasawuf bukan sekedar “transfer of knowledge” ataupun “transfer of training”.
Tetapi lebih merupakan suatu sistem yang di tata di atas pondasi keimanan dan kesalehan. Siklus
perkembangan perubahan Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih melalui
pendekatan Tasawuf harus mengikut alur perubahan. Kalau tidak mengikuti alur perubahan,
maka Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih akan ketinggalan dari perubahan
zaman. Untuk itu pada era tersebut konsep, materi dan kurikulum dihadapkan pada tantangan
kehidupan manusia modern, yang serba simpel dan praktis sesuai perkembangan teknologi. Hasil
penelitian menujukkan: Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih melalui pendekatan
Tasawuf untuk madrasah Aliyah dapat menanamkan tiga aspek civic knowledge, civic disposition,
civic skill sesuai dengan realitas. Pada akhir Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) tumbuhkan
kesadaran to regcognation and the other dalam kehidupan Siswa yang beragam sehingga
diharapkan menjadi smart and good citizenship dalam konteks sebenarnya.

Kata Kunci: Fikih, Pendekatan Tasawuf dan Strategi Pembelajaran Inquiri.
A. PENDAHULUAN

Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih untuk Madrasah Aliyah dapat
melatih pikiran siswa sedemikian rupa sehingga dalam sikap hidup dan tindakan dipengaruhi
oleh nilai spiritual.! Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih mengantar manusia pada
prilaku dan perbuatan yang berpedoman pada syari’at Allah.? SPI Bidang Studi Fikih bukan
hanya “transfer of knowledge” ataupun “transfer of training”. Tetapi lebih merupakan suatu
sistem yang di tata di atas pondasi keimanan dan kesalehan. SPI Bidang Studi Fikih adalah suatu

sistem yang terkait secara langsung dengan Allah.® SPI Bidang Studi Fikih adalah suatu kegiatan

! Syed Sajjad Husain dan Syed Ali Asraf, Crisis Muslim Edicatio ”. Terj. Rahmani Astuti, Krisis Pendidikan
Islam, (Bandung: Risalah, 1986), him 2

¢ Abdurrahman an-Nahlawi Ushulut Tarbiyah Islamivah wa Asalabi fi Baiti wa Madrasati. wal Mujtama’,
(Dr alfikr al-Mu’asyr, beirut-Libanon), terj. Shihabuddin, Pendidikan Islam di Rumah Sekolah dan Mayarakat.
(Jakarta: Gemma Insani Press, 1995), him 26

% Roeham Achwan, “Prinsip — prinsip Pendidikan Islam Versi Mursi”, dalam Jurnal Pendidikan Islam,
Volume 1, (Yogyakarta: IAIN Sunan Kalijaga, 1999)1. him 50

26



yang mengarahkan dengan sengaja mengajarkan perkembangan seseorang sejalan dengan nilai
nilai akhlakul karimah.

Siklus perkembangan perubahan SPI Bidang Studi Fikih melalui pendekatan tasawuf
harus mengikut alur perubahan. Kalau tidak mengikuti alur perubahan, maka SPI Bidang Studi
Fikih melalui pendekatan tasawuf akan ketinggalan dari perubahan zaman. Perubahanya yang
diharapkan harus relavan dengan perubahan zaman dan kebutuhan masyarakat pada era tersebut,
baik pada konsep, materi dan kurikulum. Juga proses, fungsi dan tujuan lembaga-lembaga
pendidikan.

Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih di era sekarang ini, dihadapkan
pada tantangan kehidupan modern. SPI Bidang Studi Fikih melalui pendekatan tasawuf
diarahkan pada kebutuhan perubahan masyarakat modern. Dalam menghadapi suatu perubahan,
“diperlukan” suatu disain paradigma baru didalam menghadapi tuntunan-tuntanan yang baru.
Apabila tantangan-tantangan baru tersebut dihadapi dengan menghadapi paradigma lama, maka
segala usaha yang dijalankan dapat mengalami kegagalan.* SPI Bidang Studi Fikih melalui
pendekatan tasawuf sasaranya adalah pembentukan watak, sikap, tingkah-laku bahkan
pendewasaan seluruh aspek-aspek kepribadian Siswa, karena Siswa lebih banyak waktunya
bersama orang tuanya, maka Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih melalui pendekatan
tasawuf juga dilakukan atas bantuan orang tua. Keluarga adalah yang paling utama karena
adanya pertalian darah antara orang tua dan Siswa. Dalam pelaksanaannya Pembelajaran Inquiri
(SPI) Bidang Studi Fikih harus menjiwai nilai-nilai ajaran yang terdapat dalam al-Qur’an dan al-
sunnah. Apapun bentuk dan muatan strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih

melalui pendekatan tasawuf mengandung nilai-nilai suci agama Islam.> Untuk dapat

* Strategi Pembelajaran Inquiri (SP1), menurut Kamus Bahasa Indonesia berarti proses pengubahan sikap dan
tata-laku seseorang atau kelompok orang dalam usaha mendewasakan manusia melalui upaya pengajaran. Ki Hajar
Dewantara mengatakan, Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih melalui pendekatan tasawuf
adalah daya upaya untuk memajukan bertumbuhnya budi pekerti, yaitu kekuatan batin, karakter, pikiran (intellect)
dan tubuh anak. Lihat: HAR Tila, Beberapa Agenda Reformasi Pendidikan Nasional dalam Perspekitif Abad 21
‘Magelang’. (Tera Indonesia, 1998), him. 245. Lihat Juga: Mohammad Tauchid, (et-al), Karya Ki Hajar Dewantara,
Bagian Pertama Pendidikan, (Yogyakarta: Majelis Luhur Taman Siswa, 1993), him. 14.

> Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih melalui pendekatan tasawuf mutlak harus dilaksanakan bagi
umat Islam. Islam sendiri bermakna Pembelajaran bagi manusia, agar hidup selamat, aman dan sentosa. Pelaksanaan
Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih didasarkan pada Al-Qur’an dan Al-Sunnah sebagai sumber dari
segala sumber hukum Islam. Al-Qur’an dan Al-Sunnah merupakan jalan hidup dan pedoman hidup bagi umat
manusia. Lihat: Ibnu Miskawaih, Tahzubul al-Akhlak wa-Thatir al- ‘4raq, Cet. |, (Cairo: Al-khairiyah, tt.), him. 7.
(Lihat; M.M. Syareif, Para Filosof Muslim, (Bandung: Mizan, 1999), him. 84.

27



mewujudkan nilai-nilai suci agama Islam setiap pelaksanaannya, ada dua hal pokok yang harus

ada di setiap kegiatannya yaitu;

1.

Muatan Pendidikan akhlak; Ibn Miskawaih, seorang tokoh filosof dan ulama’ besar Islam,
menyatakan cita-cita pendidikan Islam adalah untuk mewujudkan dan membentuk pribadi
mulia, yang lahir dari perilaku-perilaku luhur (akhlak al-kariimah). Pembentukan kesadaran
dan sikap yang baik terhadap tingkah lakunya yang akan diperbuat dalam kehidupan
manusia sehari-hari itu, itulah inti pendidikan Islam. Karena akhlak® adalah sikap jiwa
seseorang yang mendorongnya untuk melakukan sesuatu perbuatan tanpa melalui
pertimbangan.
Memacu untuk menumbuhkan kesadaran ibadah Kepada Allah SWT; Ini merupakan
kegiatan guru dalam melaksanakan Strategi Pembelajaran pada siswa-siswanya. Apapun
ilmu pengetahuan dan output yang di bawa seorang guru harus mengandung nilai-nilai
kesadaran untuk berakhlak baik. Ini maknanya, bahwa Pembelajaran yang dilaksanakan
dalam rangka pendekatan diri pada Allah swt, bukan malah sebaliknya yaitu orang yang
berilmu dan berperadaban tinggi malah jauh dari Sang Khalik.

Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih melalui pendekatan tasawuf

tercakup di dalam sistem nilai Islami. Menurut al-Maududi memiliki ciri-ciri sempurna. Ciri itu

terletak pada 3 hal:

1.

Keridhoan Allah swt merupakan tujuan hidup muslim. Keridhoan Allah swt ini menjadi
standar akhlak yang tinggi dan menjadi jalan bagi evolusi akhlak kemanusiaan. Sikap
mencari keridhoan Allah swt memberikan sangsi akhlak untuk mencintai dan takut kepada
Allah swt yang pada gilirannya mendorong manusia untuk mentaati hukum Allah tanpa
paksaan dari luar. Dengan dilandasi iman kepada Allah swt manusia terdorong untuk
mengikuti bimbingan akhlak secara sungguh-sungguh dan jujur seraya berserah diri dengan
ikhlas kepada Allah swt.

Semua lingkup kehidupan manusia ditegakkan di atas akhlak Islami, sehingga akhlak Islami
berkuasa penuh atas semua urusan kehidupan manusia. Hawa nafsu tidak diberi kesempatan

menguasai kehidupan manusia. Akhlak Islami mementingkan keseimbangan dalam semua

® Etika dan Moral sering digunakan dalam khazasanah bahasa Indonesia untuk mengungkapkan kata budi

pekerti, akhlak, tata susila dan sopan santun.

28



aspek kehidupan manusia individu maupun sosial. Melindunginya sejak Siswa dalam buaian
hingga keliang lahat.

3. Islam menuntut manusia agar melaksanakan sistem kehidupan yang didasarkan atas norma-
norma kebajikan dan jauh dari kejahatan. la memerintahkan perbuatan yang ma’ruf dan
menjauhi kemungkaran. Manusia dituntut menegakkan keadilan dan menumpas kejahatan
dalam segala bentuknya. Kebajikan harus dimenangkan dari kejahatan. Getaran hati nurani
harus dapat mengalahkan perilaku jahat dan nafsu rendah.’

Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih lebih menitikberatkan pada
dimensi akhlak dan prilaku Tasawuf dalam mendekatkan diri kepada Allah. Karena bertasawuf
bukan berarti membuat orang islam semakin hanyut dalam kepasrahan dalam menghadapi hidup
ini, tetapi dengan bertasawuf orang lebih memiliki akhlak yang baik kepada sesama, memiliki
kepedulian dan perhatian kepada orang-orang yang tidak mampu.® Adapun beberapa faktor
pendukung dari strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih untuk madrasah aliyah
melalui pendekatan Tasawuf secara positif adalah:

1. Situasi lembaga sekolah yang baik dan bermutu;

2. Pengajar atau tenaga pendidik berkwalitas baik, sarjana yang berkompeten, berkwalifikasi
baik sesuai berstandar nasional;

3. Teman belajar yang mendukung untuk berkompetisi secara sehat, menyenangkan dan selalu
bersahabat;

4. Program Pembelajaran Inquiri (SPI) yang diberikan bermutu dan berkwalifikasi baik, hasil
yang diperoleh menjadi baik.®

Konsep utama strategi Pembelajaran Inquiri (SPI1) Bidang Studi Fikih untuk madrasah
Aliyah melalui pendekatan Tasawuf adalah: penghargaan terhadap individu, pertanggung
jawaban individu dan kesempatan bersama untuk berhasil. Dalam strategi Pembelajaran Inquiri
(SPI) Bidang Studi Fikih untuk madrasah Aliyah melalui pendekatan Tasawuf, dapat memacu

" Akhlakul karimah bukanlah belenggu bagi kehidupan manusia. Tetapi ia adalah suatu perwujudan dari
kekuatan (fitrah) konstruktif dan positif. Akhlak Islam merupakan suatu kekuatan pendorong bagi perkembangan
yang berkesinambungan. Bagi kesadaran pribadi di dalam proses perkembangan tersebut. Ini senada dengan
pendapat Sayyid Quth, yang menyatakan bahwa; akhlak Islam bersumber dari watak (zabi’y) manusia yang senafas
dengan nilai Islami, yaitu dorongan batin yang menuntut pembebasan jiwa dari beban batin karena perbuatan dosa
dan keji yang bertentangan dengan perintah Illahi. Lihat: Abul A’la al-Maududi, Islamic Way of Live, Terj. Mashuri
Sirajudin Igbal, (Bandung: Sinar Baru, 1983), him. 39.

® Rasyidi, Dakwah Sufistik Kang Jalal ; Menentramkan Jiwa, Mencerdaskan Pikiran, (Jakarta: Dian Rakyat,
2004), him. 12.

° Muhammad Ali, Bimbingan belajar, (Bandung: Sinar Baru, 1988), him. 12-13.

29



Siswa untuk berusaha mempelajari materi dan saling memacu belajar mereka untuk bersaing

agar berhasil. Adapun hubungan strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih untuk

madrasah aliyah melalui pendekatan Tasawuf adalah sebagai berikut:

1.
2.

Adanya waktu yang cukup untuk membahas materi pelajaran.

Adanya kesempatan pada setiap siswa untuk mempelajari materi yang diajarkan sesuai
pokok bahasan.

Adanya pokok bahasan yang disiapkan siswa agar mampu menjelaskan materi pelajaran.
Adanya pertanyaan-pertanyaan yang sesuai pokok bahasan, untuk dijelaskan kepada siswa
secara berkesinambungan.

Dalam mengukur keberhasilan strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih

untuk madrasah Aliyah maka digunakan indikator-indikator keberhasilan sebagai berikut:

1.
2.

Siswa menunjukkan sikap bersemangat dalam belajar Fikih.
Siswa dapat menjawab pertanyaan guru tentang materi Fikih selama proses Pemelajaran
didalam kelasnya.
Siswa mengerjakan latihan dan tugas-tugas yang diberikan guru Fikih.
Siswa Tidak melakukan aktivitas lain ketika belajar Fikih kecuali kegiatan belajar mengajar.
Tidak ada siswa yang maim-main, membuat keributan dan kekacauan di kelas ketika belajar
Fikih.
Tidak ada siswa yang keluar-masuk kelas ketika belajar Fikih.

Untuk mengukur keberhasilan menggunakan pendekatan Tasawuf maka digunakan

indikator-indikator sebagai berikut:

1.

Guru Fikih memberi kesempatan kepada siswa untuk belajar Fikih secara teratur,
menciptakan suasana belajar yang harmonis, akrab dan menyenangkan.

Guru Fikih memberikan peringatan dan sugesti kepada siswa tentang pentingnya belajar
Fikih.

Guru Fikih memastikan bahwa pelajaran Fikih diberikan pada jam khusus sebagai antisipasi
siswa kelelahan.

Guru Fikih memberi kesempatan kepada siswa bertanya kepada guru sebagai antisipasi
siswa jenuh dalam belajar

Guru Fikih memberi kesempatan mengataur posisi ruang tempat duduk siswa seminggu

sekali secara berkala, agar siswa tidak bosan dalam mengikuti pelajaran Fikih.

30



6. Guru Fikih memberikan penghargaan kepada siswa yang dapat menjawab pertanyaan guru

saat kegiatan belajar berlangsung.

B. PEMBAHASAN

Istilah “pendekatan” secara morfologis berasal dari kata “dekat”. Istilah tersebut secara
leksikal berarti jarak dekat dan akrab. Secara etimologi (bahasa) berarti proses, perbuatan atau
cara mendekati.’® Dalam perspektif terminologi, istilah pendekatan berarti paradigma yang
terdapat dalam suatu disiplin ilmu tertentu yang selanjutnya dipergunakan untuk memahami
suatu masalah tertentu.™

Tasawuf berasal dari kata shafa yang berarti bersih, sehingga kata shufi memiliki makna
orang yang hatinya tulus dan bersih dihadapan Rabb-nya. Ada pendapat lain yang mengatakan
berasal dari kata shuffah yang berarti serambi masjid Nabawi di Madinah yang ditempati oleh
para sahabat Nabi yang hidup sederhana dari golongan Muhajirin. Mereka itu disebut dengan
ahlu as-suffah. Ada juga pendapat yang mengatakan bahwa kata shufi berasal dari bahasa Yunani
shopos yang berarti hikmah.*?

Kata Tasawuf sepadan dengan kata tasawuf. Kata tasawuf secara terminologis sesuai
dengan subjektifitas masing-masing sufi, maka Ibrahim Basyuni mengklasifikasikan Tasawuf
menjadi 3 macam yang menunjukkan elemen-elemen, yakni:

1. Al-bidayah sebagai pengalaman ahli sufi tahap pemula, yang mengandung arti bahwa
seseorang secara fitrahnya sadar dan mengakui bahwa semua yang ada ini tidak dapat
menguasai dirinya sendiri karena dibalik yang ada terdapat realitas mutlak, dan elemen ini
dapat disebut sebagai tahap kesadaran tasawuf.

2. Al-mujahadah sebagai pengamalan praktis ahli sufi yang merupakan tahap perjuangan keras,
karena jarak antar manusia dengan realitas mutlak yang mengatasi semua yang ada bukan
jarak fisik yang berupa rintangan dan hambatan, maka dari itu diperlukan kesungguhan dan
perjuangan yang keras untuk mencapai dan menempuh jarak tersebut dengan cara

menciptakan kondisi tertentu untuk dapat mendekatkan diri dengan realitas mutlak.

19 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet. 3, (Jakarta: Balai Pustaka,
1994), him. 625.

1 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, Cet. 3, (Jakarta: PT. RajaGrafindio Persada, 1999), him. 88.

12 Supiana dan M. Karman, Materi Pendidikan Agama Islam, Cet. 4, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2009),
him. 218.

31



3. Al-Madzagat sebagai pengalaman dari segi perasaan, jadi ketika seseorang telah lulus
melewati hambatan dan rintangan untuk mendekatkan diri dengan realitas mutlak, maka ia
akan dapat berkomunikasi dan berada sedekat mungkin dihadirat-Nya serta akan merasakan
kelezatan spiritual yang didambakan.

Harun Nasution mendefinisikan tasawuf sebagai ilmu yang mempelajari cara dan jalan
bagaimana orang Islam dapat sedekat mungkin dengan Allah SWT agar dapat memperoleh
hubungan langsung dengan-Nya, artinya bagaimana diri seseorang dapat betul-betul berada di
kehadirat-Nya.® Intisari dari Tasawuf adalah kesadaran adanya komunikasi dan dialog antara ruh
manusia dengan realitas mutlak (Allah) yang dapat diperoleh dengan melalui beberapa usaha
tertentu.

Terkait dengan tujuan dari Tasawuf adalah sebagai bentuk pengabdian seseorang
terhadap Rabb-nya dalam melaksanakan salah satu tugasnya yaitu sebagai seorang ‘Abdun
(hamba), disamping ia juga sebagai seorang khalifah (pemimpin). Dalam Tasawuf tidak ada
tingkatan yang lebih tinggi dibanding tingkatan kehambaan (a ’bdiyyat) dan tidak ada kebenaran
yang lebih tinggi diluar Syariah.*

Inti Ajaran Tasawuf dalam Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih
Ada tiga pendekatan pokok ajaran Tasawuf yang dapat dikembangkan dalam SPI Bidang
Studi Fikih, antara lain adalah:
1. Tasawuf Akhlaqi
Dalam pandangan kaum sufi, manusia cenderung mengikuti hawa nafsunya, daripada
manusia mengendalikan hawa nafsunya. Keinginan untuk menguasai dunia atau berusaha
agar berkuasa di dunia sangatlah besar. Cara hidup seperti ini menurut Al-Ghazali, akan
membawa manusia kejurang kehancuran akhlak.
Dalam hal ini rehabilitas kondisi mental yang tidak baik adalah bila terapinya hanya
didasar pada aspek lahiriyah saja. Itu sebabnya pada tahap awal kehidupan Tasawuf diharuskan
melakukan amalan-amalan atau latihan-latihan rohani yang cukup. Tujuanya adalah untuk

membersihkan jiwa dari nafsu yang tidak baik untuk menuju kehadirat Illahi.*

3 Harun Nasution, Filsafat dan Mistisme dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1973), him. 56.
4 Muhammad Abdul Haq Ansari, Antara Sufisme Dan Syari’ah, (Jakarta: CV. Rajawali, 1990), him. 207.

> Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf, (Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 2002), him. 67.

32



Adapun bentuk dari latihan-latihan jiwa (riyadloh) yang dilakukan ahli tasawuf dalam
menuju kehadirat Illahi dilakukan dengan melalui tiga level (tingkatan) yakni: takhalli, tahalli,
dan Tajalli.

a. Takhalli, berarti membersihkan diri dari sifat- sifat tercela, dari maksiat lahir dan maksiat
batin. Di antara sifat-sifat tercela yang mengotori jiwa (hati) manusia adalah hasad
(dengki), hiqd (rasa mendongkol), su'u al-zann (buruk sangka), takkabur (sombong),
‘ujub (membanggakan diri), riya’ (pamer), bukhl (kikir), dan ghadab (pemarah). Takhalli
juga berarti mengosongkan diri dari sikap ketergantungan terhadap kelezatan hidup
duniawi. Hal ini akan dapat dicapai dengan jalan menjauhkan diri dari kemaksiatan
dalam segala bentuknya dan berusaha melenyapkan dorongan hawa nafsu jahat.

b. Tahalli, yakni mensucikan diri dengan sifat-sifat terpuji, dengan ta’at lahir dan taat batin.
Tahalli berarti menghiasi diri dengan jalan membiasakan diri dengan sifat dan sikap serta
perbuatan yang baik. Berusaha agar dalam setiap gerak perilaku selalu berjalan di atas
ketentuan-Nya. Yang dimaksud dengan ketaaatan lahir (luar) dalam hal ini adalah
kewajiban yang bersifat formal seperti salat, puasa, zakat, haji dan sebagainya.
Sedangkan yang dimaksud dengan ketaatan batin (dalam) adalah seperti iman, sabar,
tawadlu’, wara’, ikhlas dan lain sebagainya.

c. Tajalli, berarti terungkapnya nur ghaib (cahaya gaib) untuk hati. Tajalli ialah lenyap atau
hilangnya hijab dari sifat-sifat kebasyariahan (kemanusiaan). Usaha ini dimaksudkan
untuk pemantapan dan pendalaman materi yang telah dilalui pada fase tahalli, maka
rangkaian pendidikan mental itu disesmpurnakan pada fase tajalli.

Langkah untuk melestarikan dan memperdalam rasa ketuhanan, ada beberapa cara yang
diajarkan kaum sufi, antara lain adalah:

a. Munajat, artinya melaporkan diri kehadirat Allah atas segala aktifitas yang dilakukan.

b. Muragabah dan Muhasabah, muragabah adalah senantiasa memandang dengan hati
kepada Allah dan selalu memperhatikan apa yang diciptakan-Nya dan tentang hukum-
hukum-Nya. Sedangkan muhasabah adalah selalu memikirkan dan memperhatikan apa
yang telah diperbuat dan yang akan diperbuat; dan ini muncul dari iman terhadap hari
perhitungan (hari kiamat).

c. Memperbanyak wirid dan dzikir.

d. Mengingat mati.

33



e. Tafakkur, adalah berfikir, memikirkan, merenungkan atau meditasi atas ayat-ayat al-

Quran dan fenomena alam.
2. Tasawuf Amali

Pada dasarnya tasawuf amali adalah kelanjutan dari tasawuf akhlaki, karena seseorang
tidak dapat hidup disisi-Nya dengan hanya mengandalkan amalan yang dikerjakan sebelum ia
membersihkan dirinya. Jiwa yang bersih merupakan syarat utama untuk bisa kembali kepada
Allah, karena Dia adalah Maha Bersih dan Maha Suci dan hanya menginginkan atau menerima
orang-orang yang bersih. Manusia diharapkan mampu mengisi hatinya (setelah dibersihkan dari
sifat-sifat tercela) dengan cara memahami dan mengamalkan sifat-sifat terpuji melalui aspek
lahir dan batin, yang mana kedua aspek tersebut dalam agama dibagi menjadi 4 bagian, yaitu:

A. Syari’at, adalah undang-undang atau garis-garis yang telah ditentukan yang termasuk di
dalamnya hukum-hukum halal dan haram, yang diperintah dan yang dilarang, yang
sunnah, makruh, mubah, dan lain sebagaonya.

B. Thorigot, adalah tata cara dalam melaksanakan syari’at yang telah digariskan dalam
agama dan dilakukan hanya karena penghambaan diri kepada Allah.

C. Hakekat, adalah aspek lain dari syari’ah yang bersifat lahiriyah, yaitu aspek bathiniyah.
Dapat juga diartikan sebagai rahasia yang paling dalam dalam dari segala amal atau inti
syari’ah yang merupakan keadaan yang sebenarnya atau kebenaran sejati.

D. Ma rifat, adalah pengetahuan mengenai Tuhan melalui hati (galb). Ini merupakan
pengenalan Tuhan dari dekat.

Untuk berada dekat pada Allah SWT, seorang sufi harus menempuh jalan panjang yang
berisi station-station yang disebut denganmagamat. Beberapa urutan magamat yang disebutkan
oleh Harun Nasution adalah; taubat, zuhud, sabar, tawakal, dan rida’. Di atas magamat ini ada
lagi; mahabbah, ma’rifat, fana’ baga’, serta ittihad. Selain istilah magamat, ada juga istilah
ahwal yang merupakan kondisi mental. Dalam hal ini ada beberapa tingkah yang sudah mashur,
yaitu; khauf, raja’, syauq, uns, dan yaqin.

3. Tasawuf Falsafi

Adalah tasawuf yang ajaran-ajarannya memadukan antara visi mistis dengan visi rasional.
Hal ini berbeda dengan tasawuf akhlaki dan amali, yang masih berada pada ruang lingkup
tasawuf suni seperti tasawufnya al-Ghazali, tasawuf ini menggunakan terminologi falsafi dalam

pengungkapan ajarannya. Ciri umum tasawuf falsafi adalah kesamaran-kesamaran ajarannya

34



yang diakibatkan banyaknya ungkapan dan peristilahan khusus yang hanya bisa dipahami oleh
mereka yang memahami ajaran tasawuf jenis ini. Kemudian tasawuf ini tidak dapat dipandang
sebagai filsafat, karena ajaran dan metodenya didasarkan pada rasa (dzauq). Beberapa paham
tipe ini antara lain adalah; fana’ dan baqa’, ittihad, hulul, wahdah al-wujud, dan isyrag.

Hasil penelitian dan ekperimen tentang Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi
Fikih untuk madrasah Aliyah melalui pendekatan tasawuf yang telah dilakukan, jika

dibandingkan dengan strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih saecara tradisional,

maka dapat dilihat perbedaan dan persamaannya sebagai berikut:

SPI Bidang Studi Fikih Secara SPI Bidang Studi Fikih Melalui
No | Tradisional Pendekatan Tasawuf
1 Orientasi akhirat; orientasi ke masa Orientasi modern, orientasi akherat dan
" | silam ke masa depan
5 Tujuan untuk sosialisasi ke dalam Tujuan untuk perkembangan Islam,
"~ | Islam individualitas dan moderen
Kurikulum tidak berubah sejak Abad Kurik_ulum mengikuti perubah:_;m Zaman
3. Pertengahan sesuai mata pelajaran dengan tlda}k
mninggalkan Al Qur’an dan Hadis
. . Pengetahuan dari Al Qur’an dan hadis,
4. s:ggte g’;?lljg;hd' Wahyukan dan tidak juga diperoleh melalui proses empiris
dan deduktif
5 Pengetahuan diperoleh karena Pengetahuan diperlukan sebagai alat
" | perintah Allah swt pemecah masalah secara alamiah
6 Mempertnyakan persepsi dan asumsi | Mempertanyakan persepsi dan asumsi
" | tidak dibenarkan dibenarkan
7 Cara mengajar otoriter-indoktrinatif g_a ra mengajar_mellbatkan partisipasi
. . 4 A iswa dan dunia luar melalui media
(tidak melibatkan partisipasi Siswa) masa
8 Menghafal (memorizing) diluar kepala | Internalisasi konsep kunci sangat
" | sangat dipentingkan dipentingkan, selain juga hafalan
Pola piker Siswa adalah pasif selalu Pol_a_pikir siswa adalah alftif-positvistik
9. . (kritis), namun tetap menjaga sopan
menerima.
santun terhadap gurunya
Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI)
10. | Bidang Studi tidak Bidang Studi dapat menjadi sangat
terdiferensisiasikan terspesialisasi

SPI Bidang Studi Fikih untuk madrasah Aliyah melalui pendekatan tasawuf dapat
diterapkan untuk melakukan perombakan substansial menuju penyadaran hakiki dengan
bertumpu pemaknaan hidup secara lebih human. Perubahan ini wajib dibidikkan pada "wilayah

esoteris" yang merupakan kesadaran hakiki yang berwatak multi dimensional.

35



Kesadaran esoteris senantiasa meneguhkan nilai-nilai keillahiahan yang menjadi sumber
segala bentuk kesadaran. Kesadaran menghadirkan kekuatan illahiah, bisa menghadirkan
kesadaran praksis yang amat signifikan bagi pengembangan kepribadian baik privat maupun
sosial. Disinilah signifikansi keberadaan strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih
untuk madrasah Aliyah melalui pendekatan tasawuf.

Apabila disederhSiswaan, maka ragam persoalan (krisis) yang terjadi adalah memiliki
kaitan erat dengan tendensi filosofis masyarakat muslim. Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang
Studi Fikih adalah wujud implementasi dan sisi dinamis dari pandangan masyarakat
bersangkutan. Proposisi ini bisa dijabarkan dengan bertolak dari dasar bahwa pandangan filsafat
masyarakat turut serta membentuk kesadaran kolektif (ekspektasi sosial) mereka, tentang nilai
dan makna realitas kehidupan. Dalam kaitan ini, strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang
Studi Fikih untuk madrasah Aliyah melalui pendekatan tasawuf, difungsikan sebagai saluran

utama untuk usaha pentransmisian dan perealisasian kesadarn kolektif tersebut.

Al-Quran dan sunnah telah memberikan panduan umum tentang persoalan mendasar
pemikiran (filsafat) tentang strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih untuk
madrasah Aliyah melalui pendekatan tasawuf, yakni; Midan al-hagigah (ontologi), Nazhariyyat
al-ma 'rifah (epistemologi), dan Nazhariyyat al-giyam (aksiologi).

Bangunan pemikiran (filsafat) tentang strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi
Fikih untuk madrasah aliyah melalui pendekatan tasawuf ditegakkan pada tiga pilar penopang;
wahyu (revelation), akal (reason intellect), dan realitas empiris (reality) sehingga dapat
dihasilkan formulasi pemikiran “normatif”, empiris, ilmiah-rasional, dan intuitif. Hasil penelitian
secala garis besar dalap dijelaskan sebagai berikut:

Pertama, Dalam Pembelajaran Inquiri (SPI), guru mengeksplorasi nilia-nilai akhlak dalam
Pembelajaran. Bentuk strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih dalam kelas, guru
mengajarkan siswa agar saling menghargai perbedaan, menerima kehadiran kelompok, suku lain,
pemahaman terhadap perbedaan, latar belakang sosial teman-temannya yang lain. Model strategi
Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih untuk madrasah Aliyah melalui pendekatan
Tasawuf dalam realitas kegiatan Pembelajaran, guru sangat dominan dalam keseluruhan proses
belajar mengajar. Dominasi guru dalam kegiatan belajar mengajar menunjukkan lemahnya

penggunaan metode atau model Pembelajaran Inquiri (SPI) pada dasarnya, penggunaan metode

36



yang mendorong Siswa berpartisipasi lebih aktif dalam kegiatan Pembelajaran dan dampak
pengiringnya terinternalisasi nilai-nilai dan teori-teori Fikih melalui pendekatan Tasawuf.

Kedua, ada pengintegrasian materi pendidikan, pada kajian teori sangat bermanfaat untuk
membangun harmoni sosial. Bahwa Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih melalui
pendekatan Tasawuf telah menanamkan tiga aspek penting yaitu; civic knowledge, civic
disposition, dan civic skill. siswa mempunyai Civic knowledge (pengetahuan) yang berhubungan
dengan kewarganegaraan, memahami konsep-konsep tentang kehidupan berbangsa dan bernegara.
siswa mempunyai civic disposition (sikap) perilaku dan perbuatan sebagai warga negara yang
bertanggung jawab. Mempunyai sikap yang terpuji, sikap dalam melakukan perbuatan yang
bermanfaat dan dalam pergaulan sosial, bahwa siswa mampu membawakan diri di tengah realitas
sosial yang berbeda di antara mereka. siswa mempunyai civic skill yaitu keahlian sebagai warga
negara yang baik, yang tercermin dalam keterampilan diri membawakan diri dalam kehidupan
masyarakat, seperti kemampuan memimpin, kemampuan mengakui perbedaan, kemampuan dan

kemandirian sikap.

C. PENUTUP

Pada akhir SPI siswa tumbuh menjadi smart and good citizenship dalam konteks Indonesia
yang multikultural. Untuk mencapai harmonin sosial masyarakat mampu memahami dan
menerima perbedaan, sehingga siswa mempunyai kemandirian dalam sikap, kreatifitas dan
partisipasi. Arahnya siswa mempunyai civic knowledge tidak secara doktrinal, tetapi melalui upaya
penyadaran, sehingga mempunyai local wisdom, dan betul-betul diimplementasikan dalam
kehidupan sosial yang lebih luas. Implementasi hubungan SPI Bidang Studi Fikih dengan
pendekatan Tasawuf untuk madrasah Aliyah menghasilkan Prosedur dan instrumen penilaian
proses. Hasil belajar disesuaikan dengan indikator pencapaian kompetensi dan mengacu pada
standar penilaian yang dilakukan; meliputi penilaian proses dan penilaian hasil. Untuk mengetahui
hal tersebut paling tidak ada dua cara penilaian, yaitu tes dan non tes. Bentuk tes, siswa diberikan

soal dalam bentuk terstruktur yang terukur.

37



Bibliografi

Abu Bakar Aceh. 1979. Pengantar IImu Tasawuf. Semarang: Ramadhani.
Abuddin Nata. 2002. Akhlak Tasawuf. Jakarta: RajaGrafindo Persada.
Ahmad Sunarto. 1982. Pembina Iman dan Akhlak. Surabaya: Mutiara limu.
Alwi Sihab. 2002. Islam Sufistik. Bandung: Mizan.

Arberry, AJ. 1985. Pasang Surut Aliran Tasawuf, (terj.) Bambang Herawan, Judul Asli,
Sufism: An Account of The Mystics of Islam, Cet. 1. Bandung: Mizan.

Asmaran, AS. 2002. Pengantar Studi Akhlak, Cet. 3, Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Tim Penyusun Kamus, Pusat Pembinaan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta:
Penerbit Balai Pustaka Jakarta. 1995.).

Titus, Harold H., Cs. 1979. Living Issues in Philosophy New York: D. van Nostrannd Co.

Tjiptoherijanto, Prijono., & Prijono, Yumiko M. 1983. Demokrasi di Pedesaan Jawa. Jakarta:
Sinar Harapan & FEUI.

Triyono, Lambang., dkk (eds.). 2004. Potret Retak Nusantara: Studi Kasus Konflik di Indonesia.
Yogyakarta: Center for Security and Peace Studies Gadjah Mada University Press.

Turner, Bryan S. 1994. Orientalism, Posmodernism, and Globalism. London & New York:
Routledge.

Zubaedi. 2012. Pendidikan Berbasis Masyarakat: Upaya Menawarkan Solusi terhadap Problem
Sosial. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

38



