
26 
 

STRATEGI PEMBELAJARAN INQUIRI (SPI) BIDANG STUDI  FIKIH MELALUI 

PENDEKATAN TASAWUF UNTUK MADRASAH ALIYAH 

 

Oleh: 

YATIMIN 

(Kepala MAN 1 Siak Kampus Minas) 

 

ABSTRAK 

Penelitian tentang Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi  Fikih melalui 

pendekatan Tasawuf untuk Madrasah Aliyah, merupakan suatu penelitian yang dirancang 

sedemikian rupa untuk melatih pikiran siswa sehingga dalam sikap hidup dan tindakan 

dipengaruhi oleh nilai spritual. Mengantarkan siswa pada prilaku dan perbuatan yang 

berpedoman pada syari‟at Allah. Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih melalui 

pendekatan Tasawuf bukan sekedar “transfer of knowledge” ataupun “transfer of training”. 

Tetapi lebih merupakan suatu sistem yang di tata di atas pondasi keimanan dan kesalehan. Siklus 

perkembangan perubahan Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih melalui 

pendekatan Tasawuf harus mengikut alur perubahan. Kalau tidak mengikuti alur perubahan, 

maka Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih akan ketinggalan dari perubahan 

zaman. Untuk itu pada era tersebut konsep, materi dan kurikulum dihadapkan pada tantangan 

kehidupan manusia modern, yang serba simpel dan praktis sesuai perkembangan teknologi. Hasil 

penelitian menujukkan: Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih melalui pendekatan 

Tasawuf untuk madrasah Aliyah dapat menanamkan tiga aspek civic knowledge, civic disposition, 

civic skill sesuai dengan realitas. Pada akhir Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) tumbuhkan 

kesadaran to regcognation and  the other dalam kehidupan Siswa yang beragam sehingga 

diharapkan menjadi smart and good citizenship dalam konteks sebenarnya. 

 

Kata Kunci: Fikih, Pendekatan Tasawuf dan Strategi Pembelajaran Inquiri.  

A. PENDAHULUAN 

Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih untuk Madrasah Aliyah dapat 

melatih pikiran siswa sedemikian rupa sehingga dalam sikap hidup dan tindakan dipengaruhi 

oleh nilai spiritual.
1
 Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih mengantar manusia pada 

prilaku dan perbuatan yang berpedoman pada syari‟at Allah.
2
 SPI Bidang Studi Fikih bukan 

hanya “transfer of knowledge” ataupun “transfer of training”. Tetapi lebih merupakan suatu 

sistem yang di tata di atas pondasi keimanan dan kesalehan. SPI Bidang Studi Fikih adalah suatu 

sistem yang terkait secara langsung dengan Allah.
3
 SPI Bidang Studi Fikih adalah suatu kegiatan 

                                                           
1
 Syed Sajjad Husain dan Syed Ali Asraf, Crisis Muslim Edicatio”. Terj. Rahmani Astuti, Krisis Pendidikan 

Islam, (Bandung: Risalah, 1986), hlm 2 
2
 Abdurrahman an-Nahlawi Ushulut Tarbiyah Islamiyah wa Asalabi fi Baiti wa Madrasati. wal Mujtama‟, 

(Dr alfikr al-Mu‟asyr, beirut-Libanon), terj. Shihabuddin, Pendidikan Islam di Rumah Sekolah dan Mayarakat. 

(Jakarta: Gemma Insani Press, 1995), hlm 26    
3
 Roeham Achwan, “Prinsip – prinsip Pendidikan Islam Versi Mursi”, dalam Jurnal Pendidikan Islam, 

Volume 1, (Yogyakarta: IAIN Sunan Kalijaga, 1999)1. hlm 50  



27 
 

yang mengarahkan dengan sengaja mengajarkan perkembangan seseorang sejalan dengan nilai 

nilai akhlakul karimah. 

Siklus perkembangan perubahan SPI Bidang Studi Fikih melalui pendekatan tasawuf 

harus mengikut alur perubahan. Kalau tidak mengikuti alur perubahan, maka SPI Bidang Studi 

Fikih melalui pendekatan tasawuf akan ketinggalan dari perubahan zaman. Perubahanya yang 

diharapkan harus relavan dengan perubahan zaman dan kebutuhan masyarakat pada era tersebut, 

baik pada konsep, materi dan kurikulum. Juga proses, fungsi dan tujuan lembaga-lembaga 

pendidikan.  

Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih di era sekarang ini, dihadapkan 

pada tantangan kehidupan modern. SPI Bidang Studi  Fikih melalui pendekatan tasawuf 

diarahkan pada kebutuhan perubahan masyarakat modern. Dalam menghadapi suatu perubahan, 

“diperlukan” suatu disain paradigma baru didalam menghadapi tuntunan-tuntanan yang baru. 

Apabila tantangan-tantangan baru tersebut dihadapi dengan menghadapi paradigma lama, maka 

segala usaha yang dijalankan dapat mengalami kegagalan.
4
 SPI Bidang Studi Fikih melalui 

pendekatan tasawuf sasaranya adalah pembentukan watak, sikap, tingkah-laku bahkan 

pendewasaan seluruh aspek-aspek kepribadian Siswa, karena Siswa lebih banyak waktunya 

bersama orang tuanya, maka Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi  Fikih melalui pendekatan 

tasawuf juga dilakukan atas bantuan orang tua. Keluarga adalah yang paling utama karena 

adanya pertalian darah antara orang tua dan Siswa. Dalam pelaksanaannya Pembelajaran Inquiri 

(SPI) Bidang Studi Fikih harus menjiwai nilai-nilai ajaran yang terdapat dalam al-Qur‟an dan al-

sunnah. Apapun bentuk dan muatan strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih 

melalui pendekatan tasawuf mengandung nilai-nilai suci agama Islam.
5
 Untuk dapat 

                                                           
4
 Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI), menurut Kamus Bahasa Indonesia berarti proses pengubahan sikap dan 

tata-laku seseorang atau kelompok orang dalam usaha mendewasakan manusia melalui upaya pengajaran. Ki Hajar 

Dewantara  mengatakan,  Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi  Fikih melalui pendekatan tasawuf 

adalah daya upaya untuk memajukan bertumbuhnya budi pekerti, yaitu kekuatan batin, karakter,  pikiran (intellect)  

dan tubuh anak. Lihat: HAR Tila, Beberapa Agenda Reformasi Pendidikan Nasional dalam Perspekitif Abad 21 

„Magelang‟. (Tera Indonesia, 1998), hlm. 245. Lihat Juga: Mohammad Tauchid, (et-al), Karya Ki Hajar Dewantara, 

Bagian Pertama Pendidikan, (Yogyakarta:  Majelis Luhur Taman Siswa, 1993), hlm. 14. 
5
 Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi  Fikih melalui pendekatan tasawuf mutlak harus dilaksanakan bagi 

umat Islam. Islam sendiri bermakna Pembelajaran bagi manusia, agar hidup selamat, aman dan sentosa. Pelaksanaan 

Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi  Fikih didasarkan pada Al-Qur‟an dan Al-Sunnah sebagai sumber dari 

segala sumber hukum Islam. Al-Qur‟an dan Al-Sunnah merupakan jalan hidup dan pedoman hidup bagi umat 

manusia. Lihat: Ibnu Miskawaih, Tahzubul al-Akhlak wa-Thatir al-„Araq, Cet. I, (Cairo: Al-khairiyah, tt.), hlm. 7. 

(Lihat; M.M. Syareif, Para Filosof Muslim, (Bandung: Mizan, 1999), hlm. 84.   



28 
 

mewujudkan nilai-nilai suci agama Islam setiap pelaksanaannya, ada dua hal pokok yang harus 

ada di setiap kegiatannya yaitu; 

1. Muatan Pendidikan akhlak; Ibn Miskawaih, seorang tokoh filosof dan ulama‟ besar Islam, 

menyatakan cita-cita pendidikan Islam adalah untuk mewujudkan dan membentuk pribadi 

mulia, yang lahir dari perilaku-perilaku luhur (akhlak al-kariimah). Pembentukan kesadaran 

dan sikap yang baik terhadap tingkah lakunya yang akan diperbuat dalam kehidupan 

manusia sehari-hari itu, itulah inti pendidikan Islam. Karena akhlak
6
 adalah sikap jiwa 

seseorang yang mendorongnya untuk melakukan sesuatu perbuatan tanpa melalui 

pertimbangan. 

2. Memacu untuk menumbuhkan kesadaran ibadah Kepada Allah SWT; Ini merupakan 

kegiatan guru dalam melaksanakan Strategi Pembelajaran pada siswa-siswanya. Apapun 

ilmu pengetahuan dan output yang di bawa seorang guru harus mengandung nilai-nilai 

kesadaran untuk berakhlak baik. Ini maknanya, bahwa Pembelajaran yang dilaksanakan 

dalam rangka pendekatan diri pada Allah swt, bukan malah sebaliknya yaitu orang yang 

berilmu dan berperadaban tinggi malah jauh dari Sang Khalik.  

Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih melalui pendekatan tasawuf 

tercakup di dalam sistem nilai Islami. Menurut al-Maududi memiliki ciri-ciri sempurna. Ciri itu 

terletak pada 3 hal: 

1. Keridhoan Allah swt merupakan tujuan hidup muslim. Keridhoan Allah swt ini menjadi 

standar akhlak yang tinggi dan menjadi jalan bagi evolusi akhlak kemanusiaan. Sikap 

mencari keridhoan Allah swt memberikan sangsi akhlak untuk mencintai dan takut kepada 

Allah swt yang pada gilirannya mendorong manusia untuk mentaati hukum Allah tanpa 

paksaan dari luar. Dengan dilandasi iman kepada Allah swt manusia terdorong untuk 

mengikuti bimbingan akhlak secara sungguh-sungguh dan jujur seraya berserah diri dengan 

ikhlas kepada Allah swt.  

2. Semua lingkup kehidupan manusia ditegakkan di atas akhlak Islami, sehingga akhlak Islami 

berkuasa penuh atas semua urusan kehidupan manusia. Hawa nafsu tidak diberi kesempatan 

menguasai kehidupan manusia. Akhlak Islami mementingkan keseimbangan dalam semua 

                                                           
6
 Etika dan Moral sering digunakan dalam khazasanah bahasa Indonesia untuk mengungkapkan kata budi 

pekerti, akhlak,  tata susila dan sopan santun.  



29 
 

aspek kehidupan manusia individu maupun sosial. Melindunginya sejak Siswa dalam buaian 

hingga keliang lahat. 

3. Islam menuntut manusia agar melaksanakan sistem kehidupan yang didasarkan atas norma-

norma kebajikan dan jauh dari kejahatan. Ia memerintahkan perbuatan yang ma‟ruf dan 

menjauhi kemungkaran. Manusia dituntut menegakkan keadilan dan menumpas kejahatan 

dalam segala bentuknya. Kebajikan harus dimenangkan dari kejahatan. Getaran hati nurani 

harus dapat mengalahkan perilaku jahat dan nafsu rendah.
7
 

Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih lebih menitikberatkan pada 

dimensi akhlak dan prilaku Tasawuf dalam mendekatkan diri kepada Allah. Karena bertasawuf 

bukan berarti membuat orang islam semakin hanyut dalam kepasrahan dalam menghadapi hidup 

ini, tetapi dengan bertasawuf orang lebih memiliki akhlak yang baik kepada sesama, memiliki 

kepedulian dan perhatian kepada orang-orang yang tidak mampu.
8
 Adapun beberapa faktor 

pendukung dari strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih untuk madrasah aliyah 

melalui pendekatan Tasawuf secara positif adalah: 

1. Situasi lembaga sekolah yang baik dan bermutu; 

2. Pengajar atau tenaga pendidik berkwalitas baik, sarjana yang berkompeten, berkwalifikasi 

baik sesuai berstandar nasional; 

3. Teman belajar yang mendukung untuk berkompetisi secara sehat, menyenangkan dan selalu 

bersahabat; 

4. Program Pembelajaran Inquiri (SPI) yang diberikan bermutu dan berkwalifikasi baik, hasil 

yang diperoleh menjadi baik.
9
 

Konsep utama strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih untuk madrasah 

Aliyah melalui pendekatan Tasawuf adalah: penghargaan terhadap individu, pertanggung 

jawaban individu dan kesempatan bersama untuk berhasil. Dalam strategi Pembelajaran Inquiri 

(SPI) Bidang Studi  Fikih untuk madrasah Aliyah melalui pendekatan Tasawuf, dapat memacu 

                                                           
7
 Akhlakul karimah bukanlah belenggu bagi kehidupan manusia. Tetapi ia adalah suatu perwujudan dari 

kekuatan (fitrah) konstruktif dan positif. Akhlak Islam merupakan suatu kekuatan pendorong bagi perkembangan 

yang berkesinambungan. Bagi kesadaran pribadi di dalam proses perkembangan tersebut. Ini senada dengan 

pendapat Sayyid Qutb, yang menyatakan bahwa; akhlak Islam bersumber dari watak (tabi‟y) manusia yang senafas 

dengan nilai Islami, yaitu dorongan batin yang menuntut pembebasan jiwa dari beban batin karena perbuatan dosa 

dan keji yang bertentangan dengan perintah Illahi. Lihat: Abul A‟la al-Maududi, Islamic Way of Live, Terj. Mashuri 

Sirajudin Iqbal, (Bandung: Sinar Baru, 1983), hlm. 39. 
8
 Rasyidi, Dakwah Sufistik Kang Jalal ; Menentramkan Jiwa, Mencerdaskan Pikiran, (Jakarta: Dian Rakyat, 

2004), hlm. 12. 
9
 Muhammad Ali, Bimbingan belajar, (Bandung: Sinar Baru, 1988), hlm. 12-13. 



30 
 

Siswa untuk berusaha mempelajari materi dan saling memacu belajar mereka untuk bersaing 

agar berhasil. Adapun hubungan strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih untuk 

madrasah aliyah melalui pendekatan Tasawuf adalah sebagai berikut: 

1. Adanya waktu yang cukup untuk membahas materi pelajaran. 

2. Adanya kesempatan pada setiap siswa untuk mempelajari materi yang diajarkan sesuai 

pokok bahasan. 

3. Adanya pokok bahasan yang disiapkan siswa agar mampu menjelaskan materi pelajaran. 

4. Adanya pertanyaan-pertanyaan yang sesuai pokok bahasan, untuk dijelaskan kepada siswa 

secara berkesinambungan. 

Dalam mengukur keberhasilan strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih 

untuk madrasah Aliyah maka digunakan indikator-indikator keberhasilan sebagai berikut:  

1. Siswa menunjukkan sikap bersemangat dalam belajar Fikih. 

2. Siswa dapat menjawab pertanyaan guru tentang materi Fikih selama proses Pemelajaran 

didalam kelasnya. 

3. Siswa mengerjakan latihan dan tugas-tugas yang diberikan guru Fikih. 

4. Siswa Tidak melakukan aktivitas lain ketika belajar Fikih kecuali kegiatan belajar mengajar. 

5. Tidak ada siswa yang maim-main, membuat keributan dan kekacauan di kelas ketika belajar 

Fikih. 

6. Tidak ada siswa yang keluar-masuk kelas ketika belajar Fikih. 

Untuk mengukur keberhasilan menggunakan pendekatan Tasawuf maka digunakan 

indikator-indikator sebagai berikut:  

1. Guru Fikih memberi kesempatan kepada siswa untuk belajar Fikih secara teratur, 

menciptakan suasana belajar yang harmonis, akrab dan menyenangkan. 

2. Guru Fikih memberikan peringatan dan sugesti kepada siswa tentang pentingnya belajar 

Fikih.  

3. Guru Fikih memastikan bahwa pelajaran Fikih diberikan pada jam khusus sebagai antisipasi 

siswa kelelahan.  

4. Guru Fikih memberi kesempatan kepada siswa bertanya kepada guru sebagai antisipasi 

siswa jenuh dalam belajar  

5. Guru Fikih memberi kesempatan mengataur posisi ruang tempat duduk siswa seminggu 

sekali secara berkala, agar siswa tidak bosan dalam mengikuti pelajaran Fikih. 



31 
 

6. Guru Fikih memberikan penghargaan kepada siswa yang dapat menjawab pertanyaan guru 

saat kegiatan belajar berlangsung.  

 

B. PEMBAHASAN 

Istilah “pendekatan” secara morfologis berasal dari kata “dekat”. Istilah tersebut secara 

leksikal berarti jarak dekat dan akrab. Secara etimologi (bahasa) berarti proses, perbuatan atau 

cara mendekati.
10

 Dalam perspektif terminologi, istilah pendekatan berarti paradigma yang 

terdapat dalam suatu disiplin ilmu tertentu yang selanjutnya dipergunakan untuk memahami 

suatu masalah tertentu.
11

  

Tasawuf berasal dari kata shafa yang berarti bersih, sehingga kata shufi memiliki makna 

orang yang hatinya tulus dan bersih dihadapan Rabb-nya. Ada pendapat lain yang mengatakan 

berasal dari kata shuffah yang berarti serambi masjid Nabawi di Madinah yang ditempati oleh 

para sahabat Nabi yang hidup sederhana dari golongan Muhajirin. Mereka itu disebut dengan 

ahlu as-suffah. Ada juga pendapat yang mengatakan bahwa kata shufi berasal dari bahasa Yunani 

shopos yang berarti hikmah.
12

  

Kata Tasawuf sepadan dengan kata tasawuf. Kata tasawuf secara terminologis sesuai 

dengan subjektifitas masing-masing sufi, maka Ibrahim Basyuni mengklasifikasikan Tasawuf 

menjadi 3 macam yang menunjukkan elemen-elemen, yakni: 

1. Al-bidayah sebagai pengalaman ahli sufi tahap pemula, yang mengandung arti bahwa 

seseorang secara fitrahnya sadar dan mengakui bahwa semua yang ada ini tidak dapat 

menguasai dirinya sendiri karena dibalik yang ada terdapat realitas mutlak, dan elemen ini 

dapat disebut sebagai tahap kesadaran tasawuf. 

2. Al-mujahadah sebagai pengamalan praktis ahli sufi yang merupakan tahap perjuangan keras, 

karena jarak antar manusia dengan realitas mutlak yang mengatasi semua yang ada bukan 

jarak fisik yang berupa rintangan dan hambatan, maka dari itu diperlukan kesungguhan dan 

perjuangan yang keras untuk mencapai dan menempuh jarak tersebut dengan cara 

menciptakan kondisi tertentu untuk dapat mendekatkan diri dengan realitas mutlak. 

                                                           
10

 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet. 3, (Jakarta: Balai Pustaka, 

1994), hlm. 625. 
11

 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam,  Cet. 3, (Jakarta: PT. RajaGrafindio Persada, 1999), hlm. 88. 
12

 Supiana dan M. Karman, Materi Pendidikan Agama Islam, Cet. 4, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2009), 

hlm. 218.  



32 
 

3. Al-Madzaqat sebagai pengalaman dari segi perasaan, jadi ketika seseorang telah lulus 

melewati hambatan dan rintangan untuk mendekatkan diri dengan realitas mutlak, maka ia 

akan dapat berkomunikasi dan berada sedekat mungkin dihadirat-Nya serta akan merasakan 

kelezatan spiritual yang didambakan. 

Harun Nasution mendefinisikan tasawuf sebagai ilmu yang mempelajari cara dan jalan 

bagaimana orang Islam dapat sedekat mungkin dengan Allah SWT agar dapat memperoleh 

hubungan langsung dengan-Nya, artinya bagaimana diri seseorang dapat betul-betul berada di 

kehadirat-Nya.13 Intisari dari Tasawuf adalah kesadaran adanya komunikasi dan dialog antara ruh 

manusia dengan realitas mutlak (Allah) yang dapat diperoleh dengan melalui beberapa usaha 

tertentu.  

Terkait dengan tujuan dari Tasawuf adalah sebagai bentuk pengabdian seseorang 

terhadap Rabb-nya dalam melaksanakan salah satu tugasnya yaitu sebagai seorang „Abdun 

(hamba), disamping ia juga sebagai seorang khalifah (pemimpin). Dalam Tasawuf tidak ada 

tingkatan yang lebih tinggi dibanding tingkatan kehambaan (a‟bdiyyat) dan tidak ada kebenaran 

yang lebih tinggi diluar Syariah.14
  

Inti Ajaran Tasawuf dalam Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih 

Ada tiga pendekatan pokok ajaran Tasawuf yang dapat dikembangkan dalam SPI Bidang 

Studi Fikih, antara lain adalah: 

1. Tasawuf Akhlaqi 

Dalam pandangan kaum sufi, manusia cenderung mengikuti hawa nafsunya, daripada 

manusia mengendalikan hawa nafsunya. Keinginan untuk menguasai dunia atau berusaha 

agar berkuasa di dunia sangatlah besar. Cara hidup seperti ini menurut Al-Ghazali, akan 

membawa manusia kejurang kehancuran akhlak.  

Dalam hal ini rehabilitas kondisi mental yang tidak baik adalah bila terapinya hanya 

didasar pada aspek lahiriyah saja. Itu sebabnya pada tahap awal kehidupan Tasawuf diharuskan 

melakukan amalan-amalan atau latihan-latihan rohani yang cukup. Tujuanya adalah untuk 

membersihkan jiwa dari nafsu yang tidak baik untuk menuju kehadirat Illahi.15  

                                                           
13

 Harun Nasution, Filsafat dan Mistisme dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1973), hlm. 56. 
14

 Muhammad Abdul Haq Ansari, Antara Sufisme Dan Syari‟ah,  (Jakarta: CV. Rajawali, 1990), hlm. 207. 

15
 Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf,  (Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 2002), hlm. 67. 



33 
 

Adapun bentuk dari latihan-latihan jiwa (riyadloh) yang dilakukan ahli tasawuf dalam 

menuju kehadirat Illahi dilakukan dengan melalui tiga level (tingkatan) yakni: takhalli, tahalli, 

dan Tajalli. 

a. Takhalli, berarti membersihkan diri dari sifat- sifat tercela, dari maksiat lahir dan maksiat 

batin. Di antara sifat-sifat tercela yang mengotori jiwa (hati) manusia adalah hasad 

(dengki), hiqd (rasa mendongkol), su‟u al-zann (buruk sangka), takkabur (sombong), 

„ujub (membanggakan diri), riya‟ (pamer), bukhl (kikir), dan ghadab (pemarah). Takhalli 

juga berarti mengosongkan diri dari sikap ketergantungan terhadap kelezatan hidup 

duniawi. Hal ini akan dapat dicapai dengan jalan menjauhkan diri dari kemaksiatan 

dalam segala bentuknya dan berusaha melenyapkan dorongan hawa nafsu jahat.  

b. Tahalli, yakni mensucikan diri dengan sifat-sifat terpuji, dengan ta‟at lahir dan taat batin. 

Tahalli berarti menghiasi diri dengan jalan membiasakan diri dengan sifat dan sikap serta 

perbuatan yang baik. Berusaha agar dalam setiap gerak perilaku selalu berjalan di atas 

ketentuan-Nya. Yang dimaksud dengan ketaaatan lahir (luar) dalam hal ini adalah 

kewajiban yang bersifat formal seperti salat, puasa, zakat, haji dan sebagainya. 

Sedangkan yang dimaksud dengan ketaatan batin (dalam) adalah seperti iman, sabar, 

tawadlu‟, wara‟, ikhlas dan lain sebagainya.  

c. Tajalli, berarti terungkapnya nur ghaib (cahaya gaib) untuk hati. Tajalli ialah lenyap atau 

hilangnya hijab dari sifat-sifat kebasyariahan (kemanusiaan). Usaha ini dimaksudkan 

untuk pemantapan dan pendalaman materi yang telah dilalui pada fase tahalli, maka 

rangkaian pendidikan mental itu disempurnakan pada fase tajalli.  

Langkah untuk melestarikan dan memperdalam rasa ketuhanan, ada beberapa cara yang 

diajarkan kaum sufi, antara lain adalah: 

a. Munajat, artinya melaporkan diri kehadirat Allah atas segala aktifitas yang dilakukan. 

b. Muraqabah dan Muhasabah, muraqabah adalah senantiasa memandang dengan hati 

kepada Allah dan selalu memperhatikan apa yang diciptakan-Nya dan tentang hukum-

hukum-Nya. Sedangkan muhasabah adalah selalu memikirkan dan memperhatikan apa 

yang telah diperbuat dan yang akan diperbuat; dan ini muncul dari iman terhadap hari 

perhitungan (hari kiamat). 

c. Memperbanyak wirid dan dzikir. 

d. Mengingat mati. 



34 
 

e. Tafakkur, adalah berfikir, memikirkan, merenungkan atau meditasi atas ayat-ayat al-

Quran dan fenomena alam.  

2. Tasawuf Amali 

Pada dasarnya tasawuf amali adalah kelanjutan dari tasawuf akhlaki, karena seseorang 

tidak dapat hidup disisi-Nya dengan hanya mengandalkan amalan yang dikerjakan sebelum ia 

membersihkan dirinya. Jiwa yang bersih merupakan syarat utama untuk bisa kembali kepada 

Allah, karena Dia adalah Maha Bersih dan Maha Suci dan hanya menginginkan atau menerima 

orang-orang yang bersih. Manusia diharapkan mampu mengisi hatinya (setelah dibersihkan dari 

sifat-sifat tercela) dengan cara memahami dan mengamalkan sifat-sifat terpuji melalui aspek 

lahir dan batin, yang mana kedua aspek tersebut dalam agama dibagi menjadi 4 bagian, yaitu: 

A. Syari‟at, adalah undang-undang atau garis-garis yang telah ditentukan yang termasuk di 

dalamnya hukum-hukum halal dan haram, yang diperintah dan yang dilarang, yang 

sunnah, makruh, mubah, dan lain sebagaonya.  

B.  Thoriqot, adalah tata cara dalam melaksanakan syari‟at yang telah digariskan dalam 

agama dan dilakukan hanya karena penghambaan diri kepada Allah.  

C.  Hakekat, adalah aspek lain dari syari‟ah yang bersifat lahiriyah, yaitu aspek bathiniyah. 

Dapat juga diartikan sebagai rahasia yang paling dalam dalam dari segala amal atau inti 

syari‟ah yang merupakan keadaan yang sebenarnya atau kebenaran sejati. 

D. Ma‟rifat, adalah pengetahuan mengenai Tuhan melalui hati (qalb). Ini merupakan 

pengenalan Tuhan dari dekat.
 
 

Untuk berada dekat pada Allah SWT, seorang sufi harus menempuh jalan panjang yang 

berisi station-station yang disebut denganmaqamat. Beberapa urutan maqamat yang disebutkan 

oleh Harun Nasution adalah; taubat, zuhud, sabar, tawakal, dan rida‟. Di atas maqamat ini ada 

lagi; mahabbah, ma‟rifat, fana‟ baqa‟, serta ittihad. Selain istilah maqamat, ada juga istilah 

ahwal yang merupakan kondisi mental. Dalam hal ini ada beberapa tingkah yang sudah mashur, 

yaitu; khauf, raja‟, syauq, uns, dan yaqin.  

3. Tasawuf Falsafi 

Adalah tasawuf yang ajaran-ajarannya memadukan antara visi mistis dengan visi rasional. 

Hal ini berbeda dengan tasawuf akhlaki dan amali, yang masih berada pada ruang lingkup 

tasawuf suni seperti tasawufnya al-Ghazali, tasawuf ini menggunakan terminologi falsafi dalam 

pengungkapan ajarannya. Ciri umum tasawuf falsafi adalah kesamaran-kesamaran ajarannya 



35 
 

yang diakibatkan banyaknya ungkapan dan peristilahan khusus yang hanya bisa dipahami oleh 

mereka yang memahami ajaran tasawuf jenis ini. Kemudian tasawuf ini tidak dapat dipandang 

sebagai filsafat, karena ajaran dan metodenya didasarkan pada rasa (dzauq). Beberapa paham 

tipe ini antara lain adalah; fana‟ dan baqa‟, ittihad, hulul, wahdah al-wujud, dan isyraq.  

Hasil penelitian dan ekperimen tentang Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi 

Fikih untuk madrasah Aliyah melalui pendekatan tasawuf yang telah dilakukan, jika 

dibandingkan dengan strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih saecara tradisional, 

maka dapat dilihat perbedaan dan persamaannya sebagai berikut:  

No 
SPI Bidang Studi Fikih Secara 

Tradisional 

SPI Bidang Studi Fikih Melalui 

Pendekatan Tasawuf  

1. 
Orientasi akhirat; orientasi ke masa 

silam 

Orientasi modern, orientasi akherat dan 

ke masa depan 

2. 
Tujuan untuk sosialisasi ke dalam 

Islam 

Tujuan untuk perkembangan Islam, 

individualitas dan moderen 

3. 
Kurikulum tidak berubah sejak Abad 

Pertengahan 

Kurikulum mengikuti perubahan zaman 

sesuai mata pelajaran dengan tidak 

mninggalkan Al Qur‟an dan Hadis 

4. 
Pengetahuan di Wahyukan dan tidak 

dapat dirubah 

Pengetahuan dari Al Qur‟an dan hadis, 

juga diperoleh melalui proses empiris 

dan deduktif 

5. 
Pengetahuan diperoleh karena 

perintah Allah swt 

Pengetahuan diperlukan sebagai alat 

pemecah masalah secara alamiah 

6. 
Mempertnyakan persepsi dan asumsi 

tidak dibenarkan 

Mempertanyakan persepsi dan asumsi 

dibenarkan 

7. 
Cara mengajar otoriter-indoktrinatif 

(tidak melibatkan partisipasi Siswa) 

Cara mengajar melibatkan partisipasi 

Siswa dan dunia luar melalui media 

masa 

8. 
Menghafal (memorizing) diluar kepala 

sangat dipentingkan 

Internalisasi konsep kunci sangat 

dipentingkan, selain juga hafalan 

9. 
Pola piker Siswa adalah pasif selalu 

menerima. 

Pola pikir siswa adalah aktif-positvistik 

(kritis), namun tetap menjaga sopan 

santun terhadap gurunya 

10. 

Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) 

Bidang Studi  tidak 

terdiferensisiasikan 

Strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) 

Bidang Studi  dapat menjadi sangat 

terspesialisasi 

 

SPI Bidang Studi Fikih untuk madrasah Aliyah melalui pendekatan tasawuf dapat 

diterapkan untuk melakukan perombakan substansial menuju penyadaran hakiki dengan 

bertumpu pemaknaan hidup secara lebih human. Perubahan ini wajib dibidikkan pada "wilayah 

esoteris" yang merupakan kesadaran hakiki yang berwatak multi dimensional.  



36 
 

Kesadaran esoteris senantiasa meneguhkan nilai-nilai keillahiahan yang menjadi sumber 

segala bentuk kesadaran. Kesadaran menghadirkan kekuatan illahiah, bisa menghadirkan 

kesadaran praksis yang amat signifikan bagi pengembangan kepribadian baik privat maupun 

sosial. Disinilah signifikansi keberadaan strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih 

untuk madrasah Aliyah melalui pendekatan tasawuf.  

Apabila disederhSiswaan, maka ragam persoalan (krisis) yang terjadi adalah memiliki 

kaitan erat dengan tendensi filosofis masyarakat muslim. Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang 

Studi Fikih adalah wujud implementasi dan sisi dinamis dari pandangan masyarakat 

bersangkutan. Proposisi ini bisa dijabarkan dengan bertolak dari dasar bahwa pandangan filsafat 

masyarakat turut serta membentuk kesadaran kolektif (ekspektasi sosial) mereka, tentang nilai 

dan makna realitas kehidupan. Dalam kaitan ini, strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang 

Studi Fikih untuk madrasah Aliyah melalui pendekatan tasawuf, difungsikan sebagai saluran 

utama untuk usaha pentransmisian dan perealisasian kesadarn kolektif tersebut. 

Al-Quran dan sunnah telah memberikan panduan umum tentang persoalan mendasar 

pemikiran (filsafat) tentang strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih untuk 

madrasah Aliyah melalui pendekatan tasawuf, yakni; Midan al-haqiqah (ontologi), Nazhariyyat 

al-ma‟rifah (epistemologi), dan Nazhariyyat al-qiyam (aksiologi).  

Bangunan pemikiran (filsafat) tentang strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi 

Fikih untuk madrasah aliyah melalui pendekatan tasawuf ditegakkan pada tiga pilar penopang; 

wahyu (revelation), akal (reason intellect), dan realitas empiris (reality) sehingga dapat 

dihasilkan formulasi pemikiran “normatif”, empiris, ilmiah-rasional, dan intuitif.
 
Hasil penelitian 

secala garis besar dalap dijelaskan sebagai berikut: 

Pertama, Dalam Pembelajaran Inquiri (SPI), guru mengeksplorasi nilia-nilai akhlak dalam 

Pembelajaran. Bentuk strategi Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi  Fikih dalam kelas, guru 

mengajarkan siswa agar saling menghargai perbedaan, menerima kehadiran kelompok, suku lain, 

pemahaman terhadap perbedaan, latar belakang sosial teman-temannya yang lain. Model strategi 

Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih untuk madrasah Aliyah melalui pendekatan 

Tasawuf dalam realitas kegiatan Pembelajaran, guru sangat dominan dalam keseluruhan proses 

belajar mengajar. Dominasi guru dalam kegiatan belajar mengajar menunjukkan lemahnya 

penggunaan metode atau model Pembelajaran Inquiri (SPI) pada dasarnya, penggunaan metode 



37 
 

yang mendorong Siswa berpartisipasi lebih aktif dalam kegiatan Pembelajaran dan dampak 

pengiringnya terinternalisasi nilai-nilai dan teori-teori Fikih melalui pendekatan Tasawuf.  

Kedua, ada pengintegrasian materi pendidikan, pada kajian teori sangat bermanfaat untuk 

membangun harmoni sosial. Bahwa Pembelajaran Inquiri (SPI) Bidang Studi Fikih melalui 

pendekatan Tasawuf telah menanamkan tiga aspek penting yaitu; civic knowledge, civic 

disposition, dan civic skill. siswa mempunyai Civic knowledge (pengetahuan) yang berhubungan 

dengan kewarganegaraan, memahami konsep-konsep tentang kehidupan berbangsa dan bernegara. 

siswa mempunyai civic disposition (sikap) perilaku dan perbuatan sebagai warga negara yang 

bertanggung jawab. Mempunyai sikap yang terpuji, sikap dalam melakukan perbuatan yang 

bermanfaat dan dalam pergaulan sosial, bahwa siswa mampu membawakan diri di tengah realitas 

sosial yang berbeda di antara mereka. siswa mempunyai civic skill yaitu keahlian sebagai warga 

negara yang baik, yang tercermin dalam keterampilan diri membawakan diri dalam kehidupan 

masyarakat, seperti kemampuan memimpin, kemampuan mengakui perbedaan, kemampuan dan 

kemandirian sikap.  

 

C. PENUTUP 

Pada akhir SPI siswa tumbuh menjadi smart and good citizenship dalam konteks Indonesia 

yang multikultural. Untuk mencapai harmonin sosial masyarakat mampu memahami dan 

menerima perbedaan, sehingga siswa mempunyai kemandirian dalam sikap, kreatifitas dan 

partisipasi. Arahnya siswa mempunyai civic knowledge tidak secara doktrinal, tetapi melalui upaya 

penyadaran, sehingga mempunyai local wisdom, dan betul-betul diimplementasikan dalam 

kehidupan sosial yang lebih luas. Implementasi hubungan SPI Bidang Studi  Fikih dengan 

pendekatan Tasawuf  untuk madrasah Aliyah menghasilkan Prosedur dan instrumen penilaian 

proses. Hasil belajar disesuaikan dengan indikator pencapaian kompetensi dan mengacu pada 

standar penilaian yang dilakukan; meliputi penilaian proses dan penilaian hasil. Untuk mengetahui 

hal tersebut paling tidak ada dua cara penilaian, yaitu tes dan non tes. Bentuk tes, siswa diberikan 

soal dalam bentuk terstruktur yang terukur.  

 

 

 



38 
 

Bibliografi 

Abu Bakar Aceh. 1979. Pengantar Ilmu Tasawuf. Semarang: Ramadhani. 

Abuddin Nata. 2002. Akhlak Tasawuf. Jakarta: RajaGrafindo Persada.  

Ahmad Sunarto. 1982. Pembina Iman dan Akhlak. Surabaya: Mutiara Ilmu.  

Alwi Sihab. 2002. Islam Sufistik. Bandung: Mizan. 

Arberry, AJ. 1985. Pasang Surut Aliran Tasawuf, (terj.) Bambang Herawan, Judul Asli,  

Sufism: An Account of The Mystics of Islam, Cet. 1. Bandung: Mizan.  

Asmaran, AS. 2002. Pengantar Studi Akhlak, Cet. 3, Jakarta: RajaGrafindo Persada.  

Tim Penyusun Kamus, Pusat Pembinaan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: 

Penerbit Balai Pustaka Jakarta. 1995.).  

Titus, Harold H., Cs. 1979.  Living Issues in Philosophy New York: D. van Nostrannd Co. 

Tjiptoherijanto, Prijono., & Prijono, Yumiko M. 1983. Demokrasi di Pedesaan Jawa. Jakarta: 

Sinar Harapan & FEUI. 

Triyono, Lambang., dkk (eds.). 2004. Potret Retak Nusantara: Studi Kasus Konflik di Indonesia. 

Yogyakarta: Center for Security and Peace Studies Gadjah Mada University Press.  

Turner, Bryan S. 1994. Orientalism, Posmodernism, and Globalism. London & New York: 

Routledge. 

Zubaedi. 2012. Pendidikan Berbasis Masyarakat: Upaya Menawarkan Solusi terhadap Problem 

Sosial. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.  
 


